τό γε είδεναι καὶ τὸ έπαιειν τῆ τέχνη τῆς έμπειρίας εθα μᾶλλον, καὶ σοφωτέρους τοὺς τεχνίτας τῶν ἐμπειρων κῶς κατὰ τὸ είδεναι μᾶλλον ἀκολουθοῦσαν τὴν σοφίαν πᾶσι οἱ μὲν τὴν αἰτίαν ἴσασιν οἱ δ' οὔ. οἱ μὲν γὰρ ἔμπειροι τὸ ὅτι δ' οἰκ ἴσασιν οἱ δὲ τὸ διότι καὶ τὴν αἰτίαν γνωρίζουσιν διὸ και τους ἀρχιτέκτονας περὶ ἕκαστον τιμιωτέρους καὶ μᾶλλον εἰδεναι νομίζομεν τῶν χερο γιὰν καὶ τὸ ἔκαστον τιμιωτέρους καὶ μᾶλλον εἰδεναι ισασιν οἱ δ' ικάν το τῶν ἀν το τῶν ἀν το τῶν ποιουμένωι ισασιν οἱ δ' ικάν τὰ μὲν οὖν ἄψυχα φύσει τινὶ ποιεῖν τούτων ἕκαστοι τοὺς δὲ χειροτέχνας δ΄ΒΡΑς ΚΕΙ Τὰς Καὶ Τὸ Τὰς καὶ τὸ δύνασθαι διδάσκειν ἐστίν, καὶ διὰ τοῦτο τὴι σημεῖον τοῦ εἰδότος καὶ τὸ δύνασθαι διδάσκειν ἐστίν, καὶ διὰ τοῦτο τὴι

## SOBRE A ALMA



## BIBLIOTECA DE AUTORES CLÁSSICOS

Título: Sobre a Alma

Autor: Aristóteles

Edição: Imprensa Nacional-Casa da Moeda

Concepção gráfica: UED/INCM

Tiragem: 800 exemplares

Data de impressão: Setembro de 2010

ISBN: 978-972-27-1892-9

Depósito legal: 316 072/10

### **OBRAS COMPLETAS DE ARISTÓTELES**

COORDENAÇÃO DE ANTÓNIO PEDRO MESQUITA

**VOLUME III** 

TOMO I

Projecto promovido e coordenado pelo Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa em colaboração com o Centro de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa, o Instituto David Lopes de Estudos Árabes e Islâmicos e os Centros de Linguagem, Interpretação e Filosofia e de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra. Este projecto foi subsidiado pela Fundação para a Ciência e a Tecnologia.

# **ARISTÓTELES**

## SOBRE A ALMA

#### Tradução de Ana Maria Lóio

(Universidade de Lisboa)

#### Revisão científica de Tomás Calvo Martinez

(Universidade Complutense de Madrid)

CENTRO DE FILOSOFIA DA UNIVERSIDADE DE LISBOA
IMPRENSA NACIONAL-CASA DA MOEDA

LISBOA

2010

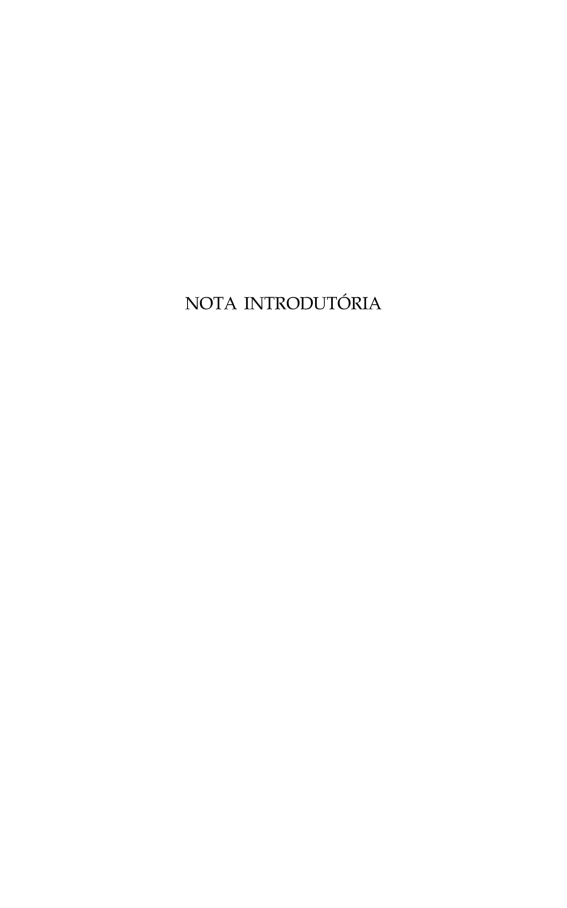


#### **AGRADECIMENTOS**

Ao Professor António Pedro Mesquita devo um sentido agradecimento. Mais ainda do que ao coordenador do projecto, devo-o ao Professor que tanto me estimulou a abraçar esta temível tarefa, e com ela a alimentar a paixão pelo Grego e o fascínio pelo pensamento difícil de Aristóteles.

No Professor Tomás Calvo encontrei um indispensável apoio. Inexcedível em disponibilidade e entusiasmo desde o primeiro contacto, guardo-lhe sincera amizade pela sua rigorosa e cuidada revisão, bem como pelo gosto com que me prestou todo o auxílio possível na pior das tarefas, a tradução da terminologia aristotélica. A sua sólida colaboração tornou outro este trabalho.

Ao Professor António Caeiro cumpre-me endereçar uma palavra de reconhecimento pelo prazer com que seguiu este projecto, mas mais ainda pela amizade.



#### De Anima: o texto que hoje lemos

Tum ille: «Tu autem cum ipse tantum librorum habeas, quos hic tandem requiris?»

«Commentarios quosdam», inquam, «Aristotelios, quos hic sciebam esse, ueni ut auferrem, quos legerem, dum essem otiosus.»

Então ele perguntou: «Tu que tens tantos livros, que livros procuras tu aqui?»

«Vim buscar uns comentários de Aristóteles», disse eu, «que sabia que aqui havia, para os ler quando tiver vagar.»

Cícero, De finibus 3. 9-10.

O ritual da procura, na biblioteca, de um volume da extensa obra aristotélica, imitando o gesto de Cícero, filia-nos numa tradição de leitura e interpretação tão antiga como o próprio filósofo. E lê-lo é, ainda hoje, um desafio. Séculos de leitores e exegetas reconhecem a complexidade do seu pensamento, debatendo-se por o esclarecer e traduzir; a sua dificuldade, o carácter obscuro de muitas passagens, o nível de corrupção do texto tornaram-se desabafos «tópicos» de quem exaspera na luta constante pela aproximação ao grego, necessariamente imerso em problemas e perplexidades. Numa nota introdutória, não poderia ser nossa pretensão elencá-los, muito menos esclarecê-los 1;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Para o mundo de problemas que não afloraremos aqui, veja-se António Pedro Mesquita, *Introdução Geral*, Lisboa, 2005. A ampla bibliogra-

cumpre-nos, antes, lembrar alguns factos, exteriores ao sistema filosófico aristotélico, que estão na sua origem. Importa agora formular uma questão bem ao gosto de Aristóteles: o que é o tratado Sobre a Alma?

A pergunta conduz-nos à natureza peculiar dos textos que compõem o corpus aristotélico. É que estes «tratados» resultam, na hipótese mais plausível, de lições passadas a escrito. Mais, não foi Aristóteles quem agrupou em tratados os diversos livros, na ordem que hoje apresentam; o corpus seria composto, com efeito, de unidades mais pequenas do que os tratados que nos chegaram  $^2$ . Quer isto dizer que a escolha dos conteúdos e a estrutura do tratado Sobre a Alma não se devem a Aristóteles. Daí a pertinência de equacionar a identidade do que, exibindo o seu nome, foi transmitido como  $\Pi$ eri  $\Psi$ v $\chi$  $\hat{\eta}$  $\varsigma$ : que tratado sobre a alma leu Cícero? E que tratado sobre a alma lemos nós?

Remissões feitas em outros textos aristotélicos para um  $\Pi\epsilon\rho$ ì  $\Psi\nu\chi\eta\varsigma$  documentam a existência de um tal escrito, possivelmente em vida do filósofo; não possuímos, no entanto, dados sobre o seu «for-

fia específica sugerida neste volume encontra-se em constante actualização na página oficial do projecto (http://www.obrasdearistoteles.net).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M. Nussbaum, «The text of Aristotle's *De Anima*», in *Essays on Aristotle's* De Anima, ed. M. Nussbaum & A. Rorty, Oxford, 2003, p. 5, n. 14. Para um sumário do problema, veja-se, da mesma autora, «Aristotle», in *The Oxford Classical Dictionary*, third edition revised, ed. S. Hornblower & A. Spawforth, Oxford, 2003, esp. p. 166.

mato» <sup>3</sup>. O espólio de Aristóteles foi herdado por Teofrasto; não é certo o rumo que seguiu até Sula o trazer para Roma, por ocasião da tomada de Atenas, em 86 a. C. Este acontecimento marca o início de uma nova vida para os escritos aristotélicos. Assim, o tratado Sobre a Alma, na configuração que agora lhe conhecemos, será praticamente contemporâneo de Cícero. Ele terá ganho forma às mãos de Andronico de Rodes, activo entre 70 e 20 a. C., talvez o chefe de uma escola peripatética em Atenas <sup>4</sup>. O seu trabalho editorial subjaz, na realidade, a toda a tradição manuscrita posterior, e portanto também às edições de Aristóteles que alinhamos nas nossas estantes. É este, em última análise, o tratado sobre a alma que lemos — mais exactamente, a «versão» que dele chegou ao século IX, pois não possuímos manuscritos anteriores.

No tratado que hoje lemos afigura-se particularmente problemático o Livro III. Nas palavras de Nussbaum, que lista a incompletude do livro e estragos posteriores entre as justificações possíveis, «book 3 is internally a mess» <sup>5</sup>. A mesma autora questiona que devamos a Aristóteles a actual sequência dos tópicos trabalhados no livro. Este ilustra um fenómeno importante na transmissão do corpus aristotélico. Com efeito, os supostos «apontamentos» de aula nem sempre

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. Nussbaum, «The text of Aristotle's *De Anima*», p. 5. Para algumas obras existem listas anteriores a Andronico de Rodes.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Para bibliografia sobre o tema, veja-se R. Sharples, «Andronicus», in *The Oxford Classical Dictionary*, pp. 88-89.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> M. Nussbaum, «The text of Aristotle's De Anima», p. 6.

nos chegaram estruturados, transformados num texto acabado, claro e com nexo: segundo Nussbaum, De An. III 6-7 é disso um bom exemplo <sup>6</sup>; já Ross põe em causa a unidade de De an. III 7, nele encontrando uma recolha de textos que um editor tardio quis salvar <sup>7</sup>. O leitor do tratado Sobre a Alma aperceber-se-á, de facto, de que o Livro III não segue um fio condutor comparável ao dos Livros I e II.

É importante, pois, partir para o texto com a noção de que não abordaremos uma obra cuidadosamente planeada e organizada por Aristóteles, e por ele revista. É preciso somar a estes factos as vicissitudes de uma tradição manuscrita que alguns consideram particularmente desafortunada: corrupção do texto decorrente de séculos de cópia, preenchimento de lacunas e até correcção por parte de leitores dificilmente avalizados para o fazer.

O que nos fica, afinal, de Aristóteles? «The exact wording of most of the material is Aristotle's», acredita Nussbaum <sup>8</sup>. Mesmo que assim não seja, a simples consciência de quão longo e tortuoso foi o caminho por estas palavras até nós percorrido deve bastar para que, curiosos, as honremos com a nossa leitura.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> M. Nussbaum, «Aristotle», p. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> D. Ross, *Aristoteles* De anima, ed., with introduction and commentary, 1961, p. 303.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> M. Nussbaum, «Aristotle», p. 166.

#### Quadro-síntese da obra

|                                       | Livro I                                       | Levantamento dos problemas que o estudo proposto envolve. Recuperação da investigação realizada pelos antecessores de A.: apresentação e análise das doutrinas mais relevantes.                                                                                                       |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 A alma como objecto de investigação |                                               | Dificuldades do estudo encetado; elenco de problemas de vária ordem por ele suscitados (método de investigação, género da alma, divisibilidade, abrangência da definição, afecções da alma e sua inseparabilidade da matéria física dos animais).                                     |
| A ir                                  | nvestigação da alm                            | a: doutrinas legadas pelos antecessores                                                                                                                                                                                                                                               |
| 2                                     | Conhecimento<br>e movimento                   | Conhecimento e movimento como características ordinariamente atribuídas à alma: estudo das doutrinas dos antecessores (Demócrito, pitagóricos, Anaxágoras, Platão no <i>Timeu</i> , Empédocles, Tales, Diógenes, Heraclito, Alcméon, Crítias, Hípon); aspectos a reter, incorrecções. |
| 3                                     | Movimento<br>da alma                          | Os quatro tipos de movimento. Movimento por natureza e por acidente. Refutação da doutrina segundo a qual a alma se move a si mesma; síntese e exame da exposição que dela faz Platão no <i>Timeu</i> . Denúncia do absurdo de certas propostas sobre a relação entre alma e corpo.   |
| 4                                     | Alma como<br>harmonia<br>e número             | Inconsistência da teoria segundo a qual a alma é uma harmonia. Análise das consequências: a alma não pode mover-se. Retoma do problema do movimento da alma: a alma como número que se move a si mesmo, a menos razoável das doutrinas.                                               |
| 5                                     | Continuação;<br>alma composta<br>de elementos | Conclusão da análise da doutrina da alma como número. Exposição e refutação da doutrina segundo a qual a alma é composta de elementos, em especial da proposta de Empédocles. As partes da alma: sua unidade, espécie das suas partes.                                                |

| Livro II |                                           | Definição de alma: proposta de definição das suas faculdades. Estudo individual das faculdades da alma: a faculdade nutritiva, a sensibilidade; investigação particularizada de cada sentido.                                                                                                              |
|----------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Def      | inição de alma                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1        | (i) Alma<br>substância<br>e primeiro acto | Ensaio de uma primeira definição de alma, construída gradualmente até chegar à enunciação de que é o primeiro acto de um corpo natural que possui vida em potência. Organicidade deste corpo; inseparabilidade da alma.                                                                                    |
| 2        | (ii) Aquilo<br>pelo qual<br>vivemos       | Sentidos em que se diz que um ser vive e é um animal. A alma como princípio das faculdades pelas quais se define; natureza e inter-relação das faculdades da alma. Definição da alma como aquilo pelo qual vivemos, percepcionamos e discorremos. Aplicação à alma da doutrina do par potência/acto.       |
| Def      | inição da alma pel                        | as suas faculdades                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 3        | As faculdades<br>da alma                  | Relação de sucessão entre as faculdades da alma presentes nos seres vivos. Necessidade da investigação do tipo de alma de cada ser vivo. O estudo de cada faculdade como melhor estratégia de abordagem da alma.                                                                                           |
| 4        | A faculdade<br>nutritiva                  | A faculdade nutritiva como a mais comum. Suas funções: reprodução e assimilação de alimentos. Digressão sobre a alma como causa e princípio do corpo que vive (origem do movimento, causa final e substância dos corpos animados). A nutrição (o alimento, sua relação com o ente animado) e a reprodução. |
| A se     | ensibilidade                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 5        | Sensação                                  | Esclarecimento do sentido de «percepcionar», «ser afectado», «mover-se». Aplicação da doutrina do par potência/acto ao estudo da sensibilidade.                                                                                                                                                            |
| 6        | As três<br>acepções<br>do sensível        | Exposição das acepções de «sensível» por si mesmo (próprio de cada sentido, comum a todos os sentidos) e por acidente.                                                                                                                                                                                     |

| 7                                        | A visão<br>e o seu objecto                             | O visível como objecto da visão. A cor e a luz.<br>O envolvimento da luz na visão. O ver como<br>afecção sofrida pelo órgão sensorial por acção<br>de um intermediário; suas qualidade e função.                                                                    |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8 A audição<br>e o seu objecto;<br>a voz |                                                        | Os elementos envolvidos na produção do som; os objectos capazes de soar e as propriedades que lhes conferem tal capacidade. Implicação de um intermediário na audição; qualidade e função daquele. Caracterização da voz na qualidade de som de um ser animado.     |
| 9                                        | O cheiro<br>e o seu objecto                            | O olfacto e o seu objecto; dificuldades de defi-<br>nição. Envolvimento de um intermediário;<br>suas qualidades e função. O diferente cheirar<br>nos animais que respiram e nos peixes. Rela-<br>ção do cheiro com o que é seco.                                    |
| 10                                       | O paladar<br>e o seu objecto                           | O tangível como objecto do paladar. Ausência<br>de um intermediário do paladar. Sua relação<br>com o húmido. Necessidade de o órgão sen-<br>sorial ser capaz de humidificar-se. Identifica-<br>ção e caracterização das espécies dos sabores.                       |
| 11                                       | O tacto<br>e o seu objecto                             | Variedade dos sentidos tácteis e dos tangíveis. Carácter interno ou externo do órgão do tacto. Problematização da existência de um intermediário do tacto e da sua natureza. A carne como intermediário do tacto. Caracterização dos tangíveis e do órgão do tacto. |
| 12                                       | A sensibilidade<br>em geral:<br>o sentido              | Definição de «sentido» como aquilo que é ca-<br>paz de receber as formas sensíveis sem a ma-<br>téria; suas consequências para o órgão sen-<br>sorial. Questões gerais sobre a sensibilidade.                                                                       |
| Livro III                                |                                                        | A sensibilidade. Faculdades da alma relacionadas com o pensamento. A faculdade do movimento. Faculdade nutritiva, sensibilidade do animal.                                                                                                                          |
| Sens                                     | sibilidade                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1                                        | Existência<br>de um sexto<br>sentido;<br>sentido comum | Inexistência de outro sentido além dos cinco estudados, especificações de um sentido comum. Funções deste sentido: percepção dos sensíveis comuns, dos sensíveis por acidente e da própria percepção sensorial; discriminação entre objectos de dois sentidos.      |

|      | T                                                     |                                                                                                                                                                                   |
|------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2    | O sentido<br>comum                                    | Estudo do sentido comum. Identificação da actividade do sensível com a do sentido. O sentido como uma proporção. A distinção entre os objectos dos diversos sentidos.             |
| Facu | ıldades da alma re                                    | lacionadas com o pensamento                                                                                                                                                       |
| 3    | Imaginação:<br>como se<br>relaciona<br>com a sensação | Diferenças definidoras da alma: percepcionar diferente de pensar. Investigação da natureza da imaginação e, em particular, de como se relaciona com a sensação.                   |
| 4    | Entendimento<br>e entender                            | O entendimento como a parte da alma pela<br>qual se conhece e pensa, e aquilo com o qual<br>discorremos e fazemos suposições. Questões a<br>respeito da natureza do entendimento. |
| 5    | Entendimentos<br>activo e passivo                     | Diferenciação dos entendimentos activo e passivo: suas funções e peculiaridades.                                                                                                  |
| 6    | A apreensão<br>dos indivisíveis                       | Relação do pensamento sobre os indivisíveis com aquilo acerca do qual não existe o falso. Os sentidos em que algo é dito indivisível. O problema da sua apreensão.                |
| 7    | A faculdade<br>que entende                            | Relação entre imaginação e entendimento. Questões sobre a apreensão de diferentes objectos.                                                                                       |
| 8    | Entendimento,<br>imaginação<br>e sensação             | Identificação da alma com todos os seres: entendimento e sensação. Relação entre entendimento e imaginação.                                                                       |
| O n  | novimento dos sere                                    | es animados                                                                                                                                                                       |
| 9    | Parte da alma<br>que move                             | Parte da alma que move: separabilidade, identificação com uma das faculdades já estudadas. As partes da alma que não são responsáveis pelo movimento.                             |
| 10   | Desejo<br>e entendimento                              | Origem do movimento: faculdade desiderativa e entendimento prático. O desejo. Factores implicados no movimento.                                                                   |
| 11   | Implicação<br>de outras<br>faculdades                 | Questões relativas ao movimento dos animais imperfeitos. A faculdade que move: implicação das faculdades deliberativa e científica no movimento.                                  |

| A fa | A faculdade nutritiva e a sensibilidade                |                                                                                                                                                                                   |  |  |  |
|------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 12   | Necessidade da<br>nutrição e da<br>sensibilidade       | Necessidade da faculdade nutritiva no ser vivo.<br>Carácter necessariamente compósito do corpo<br>do animal. Necessidade da sensibilidade no<br>animal, e primeiramente do tacto. |  |  |  |
| 13   | Necessidade<br>do tacto,<br>finalidade<br>dos sentidos | Necessidade do tacto, sem o qual não existem outros sentidos. Carácter necessariamente compósito do corpo do animal. Explicação teleológica dos sentidos.                         |  |  |  |

#### A TRADUÇÃO

O texto que serve de base à tradução é o de David Ross (Oxford, 1956), ainda hoje a edição de referência. A especificidade da obra, um tratado técnico, exige respeito escrupuloso e fidelidade ao texto por parte do tradutor, sob pena de sair mutilado o pensamento expresso. Este princípio foi sempre respeitado, o que justifica, entre outras peculiaridades, várias repetições e a frequente manutenção de formas verbais onde a estilística prescreveria a substituição por nomes. Quanto à tradução dos termos técnicos <sup>1</sup>, explicita-se em nota de rodapé as opções relativas aos campos semânticos mais complexos, como o de νοεῖν ου αἴσθησις. Merecem igualmente uma nota de rodapé as opções de tradução (e, necessariamente interpretação) mais polémicas e difíceis, que cumpre justificar e reconduzir ao seu proponente.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fundamental a consulta de Mesquita, «Dificuldades particulares do vocabulário aristotélico», *Introdução Geral*, pp. 469-534.

#### ABREVIATURAS E SINALÉTICA

A. Aristóteles.

comm. ad loc. comentário ao passo. lit. à letra, literalmente.

n. nota. pl. plural.

Rodier Aristote, Traité de l'âme, comentaire par G. Ro-

DIER, Paris, 1985.

Ross Aristoteles, *De anima*, edited with introduction

and commentary by W. D. Ross, Oxford, Lon-

don, 1961.

Tomás Calvo Aristóteles, Acerca del Alma, introducción, tra-

ducción y notas de T. Calvo Martínez, Madrid,

1978.

Tricot Aristoteles, *De l'âme*, traduction nouvelle et no-

tes par J.-G. TRICOT, Paris, 1934.

Mesquita A. P. Mesquita, Introdução Geral, Lisboa, 2005.

< > acrescento ao texto na tradução.
[] supressão (com a edição de Ross).

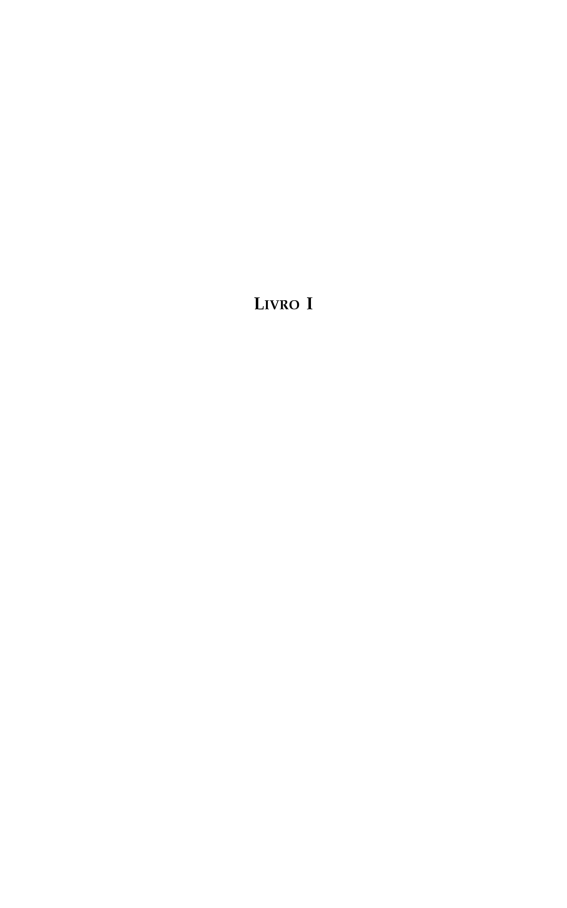
† † loci desperati.

indicações da responsabilidade da tradutora.

#### TRADUÇÕES ANOTADAS E COMENTÁRIOS

- CALVO MARTÍNEZ, T., *Aristóteles: Acerca del Alma*, introducción, traducción y notas, Madrid, 1978.
- GOMES, Carlos H., Aristóteles: Da Alma, introd., trad. e notas, Lisboa, 2001.
- HAMLYN, D. W., Aristotle's De anima, books II and III (with certain passages from book I), translated with introduction and notes, Oxford, 1998<sup>r</sup>.
- HETT, W. S., Aristoteles: On the soul; Parva naturalia; On breath, with an English translation, Cambridge (Mass.), London, 2000<sup>r</sup>.
- HICKS, R. D., *Aristoteles: De anima*, with translation, introduction and notes, Cambridge, 1907.
- Reis, M.ª Cecília G. dos, *Aristóteles: De Anima*, apresentação, trad. e notas, São Paulo, 2006.
- RODIER, G., Aristote: Traité de l'âme, comentaire, Paris, 1985.
- Ross, W. D., Aristoteles: De anima, edited with introduction and commentary, Oxford, London, 1961.
- —— (ed.), The works of Aristotle, translated into English, Chicago [etc.], 1952.
- THEILER, W., Aristoteles: Über die Seele, mit Einleitung, Übersetzung und Kommentar, Berlin, 1994<sup>7</sup>.
- TRICOT, J.-G., Aristoteles: De l'âme, traduction nouvelle et notes, Paris, 1934.





#### 1. A alma como objecto de investigação

Partindo do princípio de que o saber <sup>1</sup> é uma das coisas <sup>402a</sup> belas e estimáveis, e que alguns saberes são superiores a outros quer pelo seu rigor, quer por tratarem de objectos mais nobres e admiráveis, por estes dois motivos poderemos com boa razão colocar a investigação sobre a alma <sup>2</sup> entre os mais importantes. Ora o conhecimento <sup>3</sup> sobre a alma parece contribuir também largamente para o da verdade no seu todo, e em <sup>5</sup> especial para o da natureza, pois a alma é, por assim dizer, o princípio dos animais. Procuraremos, pois, ter em vista e conhecer a sua natureza e a sua essência <sup>4</sup>, e ainda aquilo que a acompanha <sup>5</sup>. Destas coisas, umas parecem ser afecções exclusivas da alma, e outras pertencer, por meio dela, também aos animais <sup>6</sup>. De todo o modo, e sob todas as perspectivas, é bem <sup>10</sup> difícil alcançar um conhecimento sobre a alma digno de crédito. | **Metodologia** | Sendo esta, com efeito, uma investiga-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Εἴδησις. Trata-se da única ocorrência do termo em A.; segundo Tricot (p. 1, n. 1) designa γνώσις em geral.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ψυχή. «Alma» é a versão tradicional, embora A. tenha em vista uma realidade bastante diferente daquela que o termo português denota. Ψυχή designa o princípio vital, ou mesmo a vida.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Γνῶσις.

 $<sup>^4</sup>$  Οὐσία. Serão assinaladas em nota apenas as ocorrências em que οὐσία não designe a substância, mas sim a essência.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Isto é, os seus acidentes (ver Mesquita, pp. 502 e segs. e 592). Raras vezes é possível manter a tradução que reconduz o termo ao seu sentido original (caso em que é transcrito em nota), pelo que este será quase sempre vertido por «acidente».

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Isto é, algumas afecções pertencem ao composto de corpo e alma, que é o animal. A discussão deste problema tem início em I.1, 403a3.

ção comum a muitos outros tratados — refiro-me ao estudo da essência e do que uma coisa é —, poder-se-ia pensar que existe um método único para todos os objectos de que queiramos co-15 nhecer a essência, tal como existe, para o estudo dos acidentes próprios 7, a demonstração. Teria de se investigar, consequentemente, que método é esse. Se, pelo contrário, não existe um método único, comum, para investigar o que uma coisa é, <a empresa> torna-se ainda mais difícil, pois será necessário determinar qual é o modo de proceder apropriado a cada caso em particular. E ainda que fique claro se é a demonstração ou 20 a divisão, ou até um qualquer outro método, suscita ainda muitas dificuldades e erros <a determinação daquilo> a partir do qual se deve investigar, pois para coisas diferentes existem diferentes princípios, como no caso dos números e das superfícies. | Questões e sua prioridade | Em primeiro lugar, sem dúvida, é necessário determinar a que género pertence a alma e o que é: quer dizer, se é este algo <sup>8</sup> e uma substância, ou se é uma qualidade ou uma quantidade, ou ainda se pertence a 25 uma das outras categorias que já distinguimos; mais, se pertence aos seres em potência ou se é antes algum tipo de acto 9. 402b É que a diferença que isso faz não é | pequena. Devemos investigar, também, se a alma é divisível ou indivisível e, além disso, se todas as almas são ou não da mesma espécie; e, se não forem, se é em espécie ou em género que diferem. Com efeito, os que actualmente se pronunciam sobre a alma e a in-5 vestigam parecem examinar apenas a alma humana; ora temos de precaver-nos, para não nos escapar se existe uma única definição 10 de «alma», como de «animal», ou se existe uma definição diferente para cada tipo de alma — por exemplo, de cavalo, cão, homem, deus —, sendo o universal «animal», neste caso, ou nada, ou posterior. E poder-se-ia perguntar o mesmo a respeito de qualquer outro atributo comum que se predicasse. Já se não existirem diversas almas, mas sim diversas partes da 10 alma, coloca-se a questão de saber se devemos estudar primei-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sigo Tomás Calvo (p. 132).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Τόδε τι. Isto é, um indivíduo.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ἐντελέχεια. Traduz-se por «acto» nas ocorrências em que não designa a «realização plena».

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Λόγος.

ro a alma no seu todo ou as suas partes. Revela-se difícil, ainda, determinar quais destas partes são diferentes entre si por natureza, e se é preciso investigar primeiro as partes ou as funções das partes — por exemplo, o entender ou a faculdade que entende <sup>11</sup>, o percepcionar ou a faculdade perceptiva <sup>12</sup>; e o mesmo se aplica aos restantes casos. Mas se se deve investigar primeiro as funções, poderíamos levantar de novo o problema de saber se se deve investigar os objectos primeiro que as fun- 15 ções — por exemplo, o sensível antes da faculdade perceptiva, e o entendível antes do entendimento <sup>13</sup>.

Ora, para ter em vista as causas daquilo que acompanha as substâncias <sup>14</sup>, não é útil apenas, parece, conhecer o que uma coisa é (como, no caso da matemática, conhecer o que é uma recta e uma curva, ou uma linha e uma superfície, para perceber a quantos ângulos rectos são iguais os ângulos de um triân- 20 gulo). Também o conhecimento daquilo que a acompanha <sup>15</sup> contribui, inversamente, em grande parte para conhecer o que uma coisa é. Pois quando conseguirmos dar conta de tudo aquilo que a acompanha <sup>16</sup> ou da maioria, de acordo com o modo como nos aparece <sup>17</sup>, conseguiremos também, então, pronunciar-nos correctamente acerca da essência <sup>18</sup> de uma coisa: o ponto de partida de toda a demonstração é, com efei- 25 to, o que uma coisa é, de forma que as definições das quais

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Νοητικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de entender (νοεῖν).

 $<sup>^{12}</sup>$  Αἰσθητικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de percepcionar com os sentidos (de αἰσθητικός).

<sup>13</sup> Νοῦς. Tradicionalmente, «pensamento intuitivo», «pensamento noético», «inteligência», por oposição a διάνοια. Está em causa a capacidade de apreender ou captar algo por meio do pensamento, por oposição ao «percurso» da διάνοια. Trata-se de um dos mais difíceis conceitos aristotélicos. As traduções tradicionais não satisfazem; «entendimento» não constitui excepção, sendo uma proposta de tradução funcional.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Τὰ συμβεβηκότα. Isto é, os seus acidentes.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Τὰ συμβεβηκότα (ver n. 14).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Τὰ συμβεβηκότα (ver n. 14).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Κατὰ τὴν φαντασίαν. O termo «φαντασία» não é usado aqui em sentido técnico, mas sim no seu sentido etimológico (verbo φαίνω: «mostrar-se», «aparecer»).

<sup>18</sup> Οὐσία.

403a não resulte conhecermos aquilo que a acompanha <sup>19</sup>, | e que nem sequer facilitem conjecturar-se acerca disso, foram evidentemente consideradas, todas, dialécticas e vazias.

AFECCÕES DA ALMA | Suscitam nova dificuldade as afecções da alma, a saber: se são todas comuns ao ente que a possui, ou se existe, pelo contrário, alguma afecção exclusiva da 5 alma. É preciso compreender isto, mas não é fácil. Na maioria dos casos, a alma não parece ser afectada nem produzir qualquer afecção sem o corpo — por exemplo, encolerizar-se, ser ousado, sentir apetites e percepcionar, em geral. O que por excelência parece ser-lhe exclusivo é o entender; mas se o entendimento é um tipo de imaginação, ou se não existe sem a imaginação, então nem sequer o entendimento poderá existir 10 sem o corpo. Se de facto alguma das funções ou alguma das afecções da alma lhe é exclusiva, esta poderá existir separada do corpo; se, pelo contrário, nada lhe é exclusivo, a alma não poderá existir separadamente. A alma assemelhar-se-á nisso à recta, a qual, enquanto recta, reúne muitas características, tais como a de ser tangente a uma esfera <de bronze> num ponto, embora a recta, separada, não <a possa> tocar desta maneira; 15 ela é, pois, inseparável, se de facto sucede sempre com um corpo. Parece, do mesmo modo, que todas as afecções da alma se dão com um corpo — a ira, a gentileza, o medo, a piedade, a ousadia e ainda a alegria, amar e odiar —, pois em simultâneo com aquelas o corpo sofre alguma afecção. Indica-o o fac-20 to de sucederem, por vezes, afecções violentas e visíveis sem que se sinta ira ou temor, ao passo que, outras vezes, somos movidos <sup>20</sup> por pequenas e fracas afecções, por exemplo, quando o corpo está em tensão semelhante à que experimenta quando nos encolerizamos. Este exemplo torna-o ainda mais claro: por vezes, ainda que nada de assustador aconteça, sentimos as afecções de quem está com medo. Se assim é, as afecções são, 25 evidentemente, formas implicadas na matéria <sup>21</sup> e as definicões

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Τὰ συμβεβηκότα (ver n. 14).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Forma do verbo κινεῖν, «mover». Importa ter em vista que «movimento», κίνησις, é em A. sinónimo de «mudança». É que para A. são movimentos todos os tipos de mudança — substancial, qualitativa, quantitativa e local — e não apenas a mudança de local ou deslocação. Assim, também κινεῖν, «mover», é sinónimo de «mudar».

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Λόγοι (ver λόγος) ἔνυλοι.

serão, por consequência, deste tipo: «encolerizar-se é certo movimento de certo corpo, ou de certa parte ou faculdade do corpo, <suscitado> por tal causa e em vista de tal fim». Daí que pertença, desde já, à esfera do físico <sup>22</sup> ter em vista a alma, seja toda a alma <sup>23</sup>, seja especificamente este tipo de alma. Ora o físico e o dialéctico definiriam de forma diferente cada uma destas afeccões, como, por exemplo, o que é a ira. O último defini-la-ia 30 como um desejo de vingança, ou algo deste tipo; o primeiro, como a ebulição do sangue ou de alguma coisa quente à volta do coração. Destes, um deles dá conta da matéria, o outro da 403b forma específica <sup>24</sup> e da definição <sup>25</sup>. É que a definição é «o este» da coisa e, a existir, é necessário que isso exista em certo tipo de matéria. Assim, a definição de «casa» seria deste tipo: «é uma protecção capaz de impedir a destruição pelo vento, pelo calor e pela chuva». Então, um dirá que a casa é «pedras, tijolos e 5 madeira»; o outro, que é «a forma <sup>26</sup> existente naqueles <sup>27</sup> em vista de tais fins». Qual destes homens é, afinal, um físico? O que se ocupa da matéria, ignorando a definição <sup>28</sup>, ou o que se ocupa apenas da definição? <sup>29</sup> Ou é antes o que algo diz a partir de ambas as coisas? E o que chamar afinal a cada um dos outros? Ou então não existe quem se ocupe das afecções da matéria que não são separáveis, nem sequer <tomando-os 10 apenas> enquanto separáveis? Ora o físico ocupa-se de todas as acções e afecções de certo tipo de corpo e de certo tipo de matéria; todas as que não são deste tipo, deixa-as ao cuidado de outro. Umas dirão respeito, eventualmente, a um perito, conforme o caso — por exemplo, a um carpinteiro ou a um médico. As afecções não separáveis, em virtude de não serem de um determinado tipo de corpo e de derivarem de uma abs- 15 tracção, pertencem ao foro do matemático. Já em virtude de existirem separadamente, competem ao primeiro filósofo 30.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> «Físico» (φυσικός) deve ser entendido no sentido etimológico, isto é, referindo-se ao estudioso da φύσις, a natureza.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Isto é, a alma em geral, no seu todo.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Εἶδος (Tomás Calvo, p. 135).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Isto é, nas pedras, nos tijolos e na madeira.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Isto é, ao metafísico, ο πρῶτος φιλόσοφος.

Mas retomemos a exposição onde a deixámos. Dizíamos que as afecções da alma — por exemplo, a coragem e o medo — são inseparáveis da matéria física dos animais, e é enquanto tais que elas lhes pertencem, e não como a linha e a superfície <sup>31</sup>.

# 2. A investigação sobre a alma. Doutrinas legadas pelos antecessores: Conhecimento e Movimento

PONTO DE PARTIDA DA INVESTIGAÇÃO | Ao investigarmos a alma é necessário, a um tempo, colocando as dificuldades a resolver à medida que avançamos, recolher as opiniões de quantos dos nossos antecessores afirmaram algo a respeito da alma, para acolhermos o que de correcto disseram e, se incorreram nalgum erro, nos precavermos relativamente a ele. O ponto de partida da investigação consiste em apresentar as 25 características que mais especialmente 32 se julga que pertencem à alma por natureza. Ora o animado parece diferir do inanimado principalmente em dois aspectos: no movimento e no percepcionar. E foram estas duas, aproximadamente, as doutrinas que os nossos antecessores nos transmitiram acerca da alma. Alma e movimento | A alma é, acima de tudo e em primeiro lugar, afirmam alguns, aquilo que move. Pensando es-30 tes, então, que o que não se move não é capaz de mover outra coisa, supuseram que a alma é um dos seres que se movem. | **D**емо́скіто | Por isso Demócrito disse que a alma é 404a uma espécie de fogo e que é uma coisa quente. Das figuras e átomos 33 em número infinito, chamou ele aos de forma esférica «fogo» e «alma» (eles são como as chamadas «poeiras» existentes no ar, que são visíveis nos raios solares, através das janelas); e a mistura primordial de todos os átomos constitui, 5 segundo disse, os elementos da natureza no seu todo (Leucipo

 $<sup>^{\</sup>rm 31}$  A linha e a superfície são separáveis da matéria, ao contrário das afecções da alma.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Quer dizer, com maior propriedade.

 $<sup>^{33}</sup>$  Σχήματα (ver σχήμα) e ἄτομα (ver ἄτομον). A. identifica, aqui como noutros passos, σχήματα com ἄτομα.

posicionou-se da mesma maneira). Daqueles, os que possuem uma forma esférica são alma, porque tais figuras <sup>34</sup> são as mais aptas a esgueirar-se por entre tudo e, estando elas mesmas em movimento, a mover o resto.

Supõem, ainda, que a alma é o que fornece o movimento aos animais. E é por este motivo que consideram igualmente a respiração uma fronteira do viver: quando o meio envolvente 10 comprime os corpos, expulsando as figuras que fornecem movimento aos animais (por elas mesmas nunca repousarem), chega o auxílio mediante a introdução, do exterior, de outras figuras do mesmo tipo no acto de respirar. E estas mesmas figuras impedem que as já existentes nos animais se escapem, ao reprimirem o que as comprime e condensa 35. Os animais 15 vivem, de facto, enquanto conseguem fazer isto.

| PITAGÓRICOS | A doutrina dos Pitagóricos parece apresentar o mesmo raciocínio: a alma é as poeiras que estão no ar, segundo uns, ou é, julgaram outros, o que as move. Afirmaram isto a respeito daquelas poeiras porque parecem mover-se 20 continuamente, mesmo quando não há qualquer movimento do ar. Para o mesmo se inclinam quantos dizem ser a alma o que se move a si mesmo. É que todos estes parecem ter suposto que o movimento é a qualidade mais própria da alma, e que, movendo-se todas as outras coisas por causa da alma, esta também é movida por si mesma. Consideraram isto por não terem visto nada que mova sem que esteja, também, em movimento. 25 | ANAXÁGORAS E DEMÓCRITO | Anaxágoras, de modo semelhante, diz ser a alma que move, ele e ainda todos os que disseram que o entendimento pôs o universo em movimento. Não é exactamente esta a perspectiva de Demócrito. É que este disse, simplesmente, que a alma e o entendimento são o mesmo, <tal como são o mesmo> o que é verdadeiro e aquilo que aparece <sup>36</sup>. Por isso, <na sua opinião>, correctamente cantou Homero que «Heitor jaz de sentidos perdidos» <sup>37</sup>. Ele não em- 30 prega «entendimento» como uma faculdade relativa à verda-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> 'Ρυσμοί é entendido como sinónimo de σχήματα (ver σχῆμα).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Isto é, ao reprimir o meio envolvente (περιέχον).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Quer dizer, Demócrito identificou verdade com aparência.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> O verbo em causa é ἀλλοφρονεῖν. O verso, na forma citada, não existe na *Ilíada*. O verbo ocorre em *Il*. 23.698, mas aplicado a Euríalo, não a Heitor (morte de Heitor: ver 22.337).

de; antes diz que alma e entendimento são o mesmo. Anaxá-404b goras, por sua vez, é menos claro a este respeito. Em vários locais afirma ele que a causa do belo e da ordem é o entendimento, enquanto em outros passos diz que ele é a alma — por exemplo, quando diz que existe em todos os animais, peque5 nos e grandes, nobres e menos nobres. O entendimento, todavia, tido por sensatez, não parece pertencer de um modo semelhante a todos os animais, nem sequer a todos os homens.

Todos os que, por um lado, tiveram em vista o facto de o ser animado se mover supuseram, pois, que a alma é aquilo que é mais capaz de mover <sup>38</sup>. Já aqueles que, por outro lado, tiveram em vista o facto de o ser animado conhecer e per10 cepcionar os entes disseram que a alma se identifica com os princípios: se consideram muitos, identificam-na com todos; se apenas um, identificam-na com esse. | Empédocles | É o caso de Empédocles. Afirmou ele que a alma é composta de todos os elementos e que cada um deles é alma, ao pronunciar-se assim:

vemos pois a terra pela terra, e pela água a água, pelo ar o divino ar; já pelo fogo, o fogo destruidor, e pelo amor o amor, e ainda o ódio pelo triste ódio. <sup>39</sup>

| **PLATÃO**, *TIMEU* | Do mesmo modo constrói Platão, no *Timeu*, a alma a partir dos elementos <sup>40</sup>: o semelhante é conhecido pelo semelhante, afirma ele, e as coisas são compostas dos princípios. Analogamente, no escrito denominado *Sobre a Filosofia* <sup>41</sup> especificou-se que o animal em si deriva da própria

15

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Τὸ κινητικώτατον. Forma de superlativo de κινητικός.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Empédocles, DK B109.

<sup>40</sup> Timeu, 34c e segs.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Έν τοῖς Περὶ Φιλοσοφίας λεγομένοις. A expressão suscita polémica, tendo sido alvo de diversas interpretações. Ross (*comm. ad loc.*) entende que A. se refere a um seu diálogo *Sobre a Filosofia*, perspectiva que aqui seguimos; outros defendem que a referência é às lições de Platão, ou mesmo a Xenócrates. Ver Ross, *comm. ad loc.*, e Rodier, *comm. ad loc.* (síntese do problema com indicações bibliográficas). Tomás Calvo (p. 140, n. 7) considera não ser seguro que este tratado seja aquele a que A. alude em *Ph.* IV.2, 209b14-5, salientando que, embora não o possamos identificar, «tanto su procedencia como su contenido son platónicos».

ideia 42 de Uno e da extensão, largura e profundidade primei- 20 ras, sendo o resto composto da mesma maneira. Esta perspectiva foi ainda apresentada de outro modo: o entendimento é o Uno, ao passo que a ciência é a Díade (pois avança numa direcção única até uma coisa), o número da superfície é a opinião, a percepção sensorial 43 é o número do sólido. Disseram que os números são, com efeito, as próprias formas 44 e os prin- 25 cípios, e que derivam dos elementos; e ainda que certas coisas são apreendidas pelo entendimento, outras pela ciência, outras pela opinião e ainda outras pela percepção sensorial; e estes números são as formas 45 das coisas. E como julgavam que a alma possuía as capacidades de imprimir movimento e de conhecer 46, alguns afirmaram, a partir de ambos os aspectos, que a alma é um número que se move a si mesmo. Verificam-se, no entanto, 30 divergências. Por um lado, quanto à natureza e quantidade dos princípios, especialmente entre os <pensadores> que os tornam corpóreos e os que os tornam incorpóreos e, além disso, entre todos estes e os que, combinando ambas as perspectivas, deri- 405a vam os princípios de uns e de outros 47. Por outro lado, divergem quanto ao número de princípios: uns dizem que é um, outros que são vários. Uns e outros explicam a alma de acordo com as suas perspectivas, sustentando, com razão, que o que é 5 capaz de mover a natureza faz parte dos primeiros princípios. Daí parecer a alguns que a alma é fogo, pois é, de entre os ele-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 'Ιδέα.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Αἴσθησις. O termo não se refere sempre à mesma realidade; A. faz dele uma utilização ambígua, que nos obriga a oscilar, em português, entre «sensação» e «percepção» (e os seus correlatos: «sensível», «perceptível», «perceptivo», «percepto»). Além dos sentidos, pode estar em causa a percepção no seu todo (isto é, a capacidade de apreender) ou unicamente uma fracção dela, respeitante à impressão exclusiva de um sentido (sensação). Para mais, a percepção não se restringe ao campo sensorial, pois a captação da realidade não se faz apenas por intermédio dos sentidos (Mesquita, pp. 515 e seg.).

<sup>44</sup> Εἴδη, ver εἶδος.

 $<sup>^{45}</sup>$  Εἴδη, ver εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> As características da alma são: κινητικόν (motor, capaz de imprimir movimento) e γνωριστικόν (capaz de conhecer).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Isto é, de elementos corpóreos e de elementos incorpóreos.

mentos, o mais subtil <sup>48</sup> e o mais incorpóreo; além disso, é o fogo que primordialmente se move e move as outras coisas.

DEMÓCRITO | Foi Demócrito quem exprimiu com maior agudeza o que motiva cada uma destas características: a alma 10 e o entendimento são o mesmo e são um dos corpos primários e indivisíveis e capaz de imprimir movimento devido à pequenez das suas partículas e à sua figura. Das figuras, diz Demócrito que a de maior mobilidade é a esférica, e que essa é a forma quer do entendimento, quer do fogo. | ANAXÁGORAS | Já Anaxágoras parece dizer que a alma e o entendimento são coisas diferentes, como afirmámos atrás. Mas ele usa ambos, 15 na verdade, como <se fossem> uma única natureza, ainda que coloque especificamente o entendimento como princípio de todas as coisas. Afirma ele, de qualquer modo, que o entendimento é, de entre os entes, o único simples, sem mistura e puro; atribui, todavia, ao mesmo princípio ambas as características, o conhecer <sup>49</sup> e o mover, ao dizer que o entendimento pôs 20 o todo em movimento. | Tales | Tales parece ter percebido também a alma como algo capaz de mover — a avaliar pelo que se recorda das suas perspectivas —, se de facto afirmou que o íman possui alma por mover o ferro. | Diógenes | Já Diógenes, como outros, afirmou que a alma é ar, por acreditar que o ar é, de todos os elementos, o mais subtil, e por ser também princípio. Por isso a alma conhece e move: conhece, enquanto elemento primordial e de que tudo o resto deriva; e é capaz de 25 mover por ser o mais subtil. | HERACLITO | Também Heraclito disse que o princípio é alma, por ser a exalação de que se compõe tudo o resto; além disso, que se trata do elemento mais incorpóreo e que flui perpetuamente; mais, que apenas por aquilo que se move é conhecido aquilo que se move — pois, com a maioria <dos pensadores>, Heraclito considerou que todos os entes se encontram em movimento.

| Alcméon | Alcméon parece ter sustentado, no que toca 30 à alma, perspectivas semelhantes às dos referidos <pensadores>: a alma é imortal, afirmou, por se assemelhar aos seres imortais. E essa característica pertence-lhe por estar sempre em

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Λεπτομερέστατον. Forma de superlativo de λεπτομερής (lit., «composto de partículas subtis»).

<sup>49</sup> Γινώσκειν.

movimento, pois movem-se também todas as coisas divinas continuamente e sempre (a lua, o sol, os astros e o firmamento 405b inteiro). | Hípon | Dos <pensadores> mais superficiais, alguns disseram que a alma é água, como Hípon. Parecem ter-se persuadido disso por causa de o sémen de todos os animais ser húmido. Hípon refuta, pois, quem identifica a alma com o sangue, alegando que o sémen, que é a alma primária 50, não é 5 sangue. | Crítias | Outros ainda, como Crítias, identificaram a alma com o sangue, defendendo que o percepcionar é a coisa mais característica da alma, e que isso lhe pertence pela natureza do sangue. Todos os elementos receberam, pois, um defensor, excepto a terra, a favor da qual ninguém se pronunciou, a não ser quem tenha dito que a alma é composta de todos os 10 elementos, ou que ela se identifica com todos eles.

Ora todos definem a alma, por assim dizer, mediante três características: movimento, percepção sensorial e incorporeidade. E cada uma destas características é reconduzida aos princípios. Por isso, os que a definem pelo facto de conhecer fazem dela um elemento ou algo derivado dos elementos. As suas perspectivas são, de uma forma geral, concordantes, excepto uma <sup>51</sup>: o semelhante é conhecido pelo semelhante, dizem; e, 15 uma vez que a alma conhece todas as coisas, consideram-na composta de todos os princípios. Assim, quantos dizem que existe uma única causa e um único elemento também estabelecem que a alma é esse único elemento, por exemplo, o fogo ou o ar; ao invés, os que dizem que os princípios são múltiplos tornam também a alma múltipla. | ANAXÁGORAS | Apenas 20 Anaxágoras disse que o entendimento é impassível e que nada tem em comum com qualquer outra coisa. Mas, sendo esta a sua natureza, como e porque é que ele conhece, nem Anaxágoras explicou, nem conseguimos esclarecê-lo a partir das suas afirmações. Mais, todos os que consideram entre os princípios os pares de contrários compõem também a alma de contrários; já os que elegem um dos contrários (por exemplo quente ou 25 frio, ou um outro deste tipo) sustentam, similarmente, que a alma é um deles. Por isso também se guiam pelos nomes, uns dizendo que a alma é o quente <(θερμόν)>, pois por causa dis-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Πρώτη (ver πρῶτος) ψυχή.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Trata-se da doutrina de Anaxágoras. Ver I.2, 405b20.

so <isto é, de ζεῖν (ferver)> se usa a palavra ζῆν <(viver)>  $^{52}$ ; outros dizem que a alma é o frio, pois a ψυχή chama-se assim por causa <de ψυχεῖν (arrefecer), isto é,> da respiração e do arrefecimento que dela resulta.

São estas as perspectivas que nos foram transmitidas a 30 respeito da alma e as razões pelas quais foram expressadas dessa maneira.

#### 3. A investigação sobre a alma Doutrinas legadas pelos antecessores: Movimento da alma

| MOVIMENTO | Primeiro temos de examinar o que respeita ao movimento. Não é apenas falso, sem dúvida, que a es-406a sência 53 da alma seja como sustentam os defensores de que ela é aquilo que se move ou que é capaz de se mover a si mesmo; trata-se, antes, de uma impossibilidade que o movimento pertença à alma. Ora, com efeito, não é necessário que o que move esteja, ele mesmo, em movimento; já anteriormente o disse <sup>54</sup>. Movendo-se tudo, então, de duas maneiras — ou por outra 5 coisa ou por si mesmo —, dizemos que é movido por outra coisa tudo o que se move por estar numa coisa que está em movimento. Por exemplo, os marinheiros: eles não se movem, pois, da mesma maneira que o barco. Este move-se por si mesmo, ao passo que aqueles se movem por estarem dentro de uma coisa que se está a mover. Tal é evidente no caso dos membros <do corpo>: é a marcha o movimento próprio dos 10 pés, e assim também dos homens; não é esse, todavia, o movimento dos marinheiros. Dizendo-se, então, «ser movido» em dois sentidos, examinemos agora se é por si mesma que a alma se move e participa do movimento.

Existindo, então, quatro tipos de movimento — deslocação, alteração, perecimento e crescimento <sup>55</sup> —, mover-se-á a alma mediante um, ou vários, ou todos estes tipos de movimento.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Ver Tricot (pp. 25-26, n. 5).

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Οὐσία.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Ver *Ph.* VIII.5, 256a3 e segs.

<sup>55</sup> Φορά, ἀλλοίωσις, φθίσις, αὔξησις.

| MOVIMENTO POR NATUREZA E POR ACIDENTE | Ora, se a alma não se mover por acidente, o movimento pertencer-lhe-á por 15 natureza; e, a ser assim, também lhe pertencerá por natureza um lugar, porque todos os movimentos referidos ocorrem num lugar. Mas se mover-se a si mesma é a essência <sup>56</sup> da alma, então o movimento não lhe pertencerá por acidente, como <sucede> à brancura ou à altura de três cúbitos. É que estes também se movem, mas por acidente: pertencem ao corpo, e é esse 20 que se move; por isso é que não possuem um lugar próprio. Já a alma terá um lugar, se efectivamente participar por natureza do movimento. Mais, se se mover por natureza, mover-se-á igualmente pela forca; e se se mover pela forca, mover-se-á também por natureza. O mesmo se aplica ao repouso, pois aquilo em direcção ao qual se move por natureza, é onde repousará também por natureza; do mesmo modo, aquilo em 25 direcção ao qual se move pela força é onde repousará também pela força. Já de que natureza seriam os movimentos e os repousos forcados da alma, isso nem para os que se esforcam por imaginá-lo é fácil explicar. Acrescente-se, por serem tais os movimentos próprios destes corpos, se a alma se mover no sentido ascendente, será fogo; se se mover no sentido descendente, será terra. E o mesmo raciocínio <sup>57</sup> aplica-se aos movimentos intermédios. Mais, como a alma parece mover o corpo, faz sen- 30 tido que lhe imprima os movimentos com que ela mesma se move. Só que, a ser assim, também se pode afirmar ser verdade o inverso, que o movimento com que o corpo se move é também o que a move a ela. Ora, o corpo move-se por deslo- 406b cação; consequentemente, a alma também mudará de lugar, no seu todo ou pela mudança de lugar das suas partes. E se isto for possível, será possível ainda que a alma, tendo partido do corpo, nele entre novamente; e tal acarretaria que os animais mortos pudessem ressuscitar. 5

No que respeita ao movimento por acidente, a alma poderá ser movida por outra coisa, pois o animal pode ser deslocado pela força. De qualquer modo, porém, uma coisa que se move por si mesma em essência <sup>58</sup> não pode ser movida por

<sup>56</sup> Οὐσία.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Λόγος.

<sup>58</sup> Οὐσία.

outra coisa a não ser por acidente, tal como o bom para si ou por si não o é por meio de outra coisa ou em vista de outra coisa. Se de facto a alma se movesse, poder-se-ia dizer que o mais provável seria que fosse movida pelos sensíveis. Mais, se a alma se mover a si mesma, ela estará em movimento. E se todo o movimento é, pois, um deslocamento do objecto movido enquanto tal, também a alma sofrerá, consequentemente, um afastamento da sua própria essência <sup>59</sup> — isto caso não seja por acidente que a alma se mova a si mesma mas, pelo contrário, o movimento pertença à sua essência <sup>60</sup> por si mesma.

Alguns afirmam que a alma move o corpo em que existe do mesmo modo que se move a si mesma. | **Demócrito** | É o caso, por exemplo, de Demócrito, que se pronuncia de modo semelhante ao comediógrafo Filipo. Este conta que Dédalo fez com que a sua Afrodite de madeira se movesse derramando prata derretida sobre ela <sup>61</sup>. Demócrito pronuncia-se de modo semelhante: as esferas indivisíveis, que, pela sua natureza, não podem nunca permanecer em repouso, arrastam e movem o corpo todo. Mas nós havemos de perguntar-nos se são estes mesmos átomos esféricos que produzem também o repouso; como o fariam, é difícil dizer, ou mesmo impossível. E não é, de todo, assim que a alma parece mover o animal, mas sim mediante algum tipo de escolha e pensamento <sup>62</sup>.

| PROPOSTA DE PLATÃO, TIMEU | É do mesmo modo que Timeu <sup>63</sup> explica, da perspectiva da física, que a alma move o corpo: por estar ligada ao corpo, ao mover-se ela mesma, move também aquele. Depois de ter composto a alma a partir dos elementos e de a ter dividido de acordo com os números harmónicos, de maneira a que ela possuísse sensação congénita da

<sup>59</sup> Οὐσία.

<sup>60</sup> Οὐσία.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Dédalo é o mítico arquitecto, escultor e inventor de recursos mecânicos, autor do famoso labirinto onde o rei de Creta prendeu o Minotauro. Dédalo terá esculpido estátuas animadas, a que Platão alude no *Ménon* (ver P. Grimal, «Dédalo», *Dicionário de Mitologia Grega e Romana*, trad. coord. por V. Jabouille, Dífel, [Lisboa, 1999], p. 113; Platão, *Ménon*, trad. e notas de Ernesto Gomes, Lisboa, 1993², 97d, n. 6, p. 125).

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Νόησις, que neste contexto deve ser entendido no sentido de διάνοια (ver Rodier, comm. ad loc.).

<sup>63</sup> Timeu, personagem do diálogo platónico com o mesmo título.

harmonia e que o universo se movesse com movimentos har- 30 mónicos, <o demiurgo> encurvou a linha recta num círculo; tendo dividido a unidade em dois círculos, que se interceptam em dois pontos, dividiu, ainda, um destes em sete círculos, de 407a modo a que as revoluções do céu coincidissem com os movimentos da alma.

DISCUSSÃO DA PROPOSTA | Em primeiro lugar, não é correcto afirmar que a alma é uma grandeza. É claro que o que <Platão> quer dizer <no *Timeu*> é que a alma do universo é algo do tipo daquilo a que chamamos «entendimento» (não, certamente, como a alma perceptiva, nem como a apetitiva 64, 5 pois o movimento destas não é circular). Mas o entendimento é uno e contínuo 65, como também o pensamento é. Este identifica-se com os pensados, cuja unidade se deve à sua sucessão, como a do número, não como a de uma grandeza. Por isso, não é dessa maneira que o entendimento é contínuo; ou de facto não tem partes, ou é algo contínuo, mas não como uma grandeza o é. Além disso, como entenderá, sendo uma gran- 10 deza? Com qualquer uma das suas partes? Mas as partes percebidas no sentido de uma grandeza ou de um ponto, se se deve chamar «parte» a isto? Se entender, efectivamente, com uma parte <percebida> no sentido de um ponto, existindo os pontos numa quantidade infinita, é óbvio que o entendimento nunca os percorrerá até ao fim; já se entender com uma parte <percebida> no sentido de uma grandeza, entenderá o mesmo vezes e vezes sem conta, quando manifestamente o pode fazer 15 apenas uma vez. Ora, se para a alma é suficiente contactar com uma parte qualquer, porque é que precisa de se mover em círculo ou de ter, de todo, uma grandeza? Se para entender é necessário, contudo, que contacte com todo o círculo, de que significado se reveste o contacto com as partes? Além disso, como entenderá o divisível mediante o que não tem partes, ou o que não tem partes mediante o divisível? O entendimento será, necessariamente, o referido círculo, pois o movimento do en- 20 tendimento é que é o pensamento, e o do círculo é a revolu-

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Ἐπιθυμητικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de sentir apetites (ἐπιθυμεῖν).

 $<sup>^{65}</sup>$  Συνεχής. «Contínuo» é um termo ambíguo, pois pode designar a propriedade de um objecto (por exemplo, uma linha contínua) ou aquilo pelo qual objectos distintos se tornam contínuos.

ção 66. E se o pensamento é, com efeito, um movimento de revolução, então o entendimento será o círculo do qual uma revolução desse tipo é o pensamento. E o que estará sempre a entender? Pois algo terá de estar sempre a entender, se de facto a revolução é eterna. Ora, há limites para todos os pensamentos práticos 67 — pois todos existem em vista de outra coi-25 sa — , enquanto os teóricos são delimitados do mesmo modo que os seus enunciados 68. Ora, todo o enunciado 69 é uma definição <sup>70</sup> ou uma demonstração. As demonstrações partem de um princípio e possuem de algum modo um fim, o silogismo ou a conclusão (e, mesmo que não alcancem um fim, não regressam, de qualquer modo, ao princípio; vão assumindo sempre termos médios e extremos, avançando em linha recta, ao 30 passo que o movimento de revolução regressa ao princípio). Todas as definições 71 são também limitadas. Além disso, se a mesma revolução se dá repetidamente, o entendimento também terá de entender o mesmo repetidamente. Mais, o pensamento parece consistir em certo repouso e paragem, mais do que em movimento; e o mesmo se pode dizer do silogismo. Além de que o que não é fácil, mas sim forçado não é feliz. Assim, se o 407ь movimento não é a essência da alma, a alma mover-se será contrário à sua natureza <sup>72</sup>. Acrescente-se que deve ser penoso para a alma estar misturada com o corpo sem poder libertar-se dele. Por isso, tal deve ser evitado, se de facto é melhor para o entendimento não estar unido a um corpo, como habitualmente 5 se diz e merece largo acordo. Mais, não fica claro o motivo pelo qual o céu se move em círculo, pois a essência da alma não é a razão de mover-se em círculo (é por acidente que ela se move dessa maneira), nem é o corpo o motivo (antes seria a alma, de preferência a este). Nem sequer se diz, além disso, que tal é 10 melhor. Ainda assim, o deus deve ter feito a alma mover-se em círculo por ser melhor para ela mover-se do que estar em repouso, e mover-se desta maneira e não de outra.

<sup>66</sup> Περιφορά.

<sup>67</sup> Πρακτικαὶ νοήσεις (ver νόησις).

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Λόγοι (ver λόγος). Sigo Ross (p. 185) e Tricot (p. 36).

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> 'Ορισμός.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> 'Ορισμοί (ver ὁρισμός).

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Sigo Tomás Calvo (p. 150), aceitando a lição μή.

Uma análise deste tipo, porém, é mais apropriada a outros estudos. Deixemo-la, assim, por agora. | RELAÇÃO ENTRE CORPO E ALMA | Há contudo algo de absurdo, tanto nesta doutrina, quanto na maioria das doutrinas acerca da alma: põem em contacto corpo e alma, e introduzem a alma no corpo sem 15 especificarem melhor por que motivo e como é que o corpo se comporta. E isso, no entanto, há-de parecer necessário, pois deve-se a essa comunhão <sup>73</sup> o facto de um produzir afecções e o outro ser afectado, um ser movido e o outro movê-lo, sendo que tal interacção não se verifica entre coisas ao acaso. Esfor- 20 çam-se apenas, todavia, por dizer que tipo de coisa é a alma 74; acerca do corpo que a acolhe, nada mais definem, como se fosse possível, de acordo com os mitos pitagóricos, que uma alma ao acaso se alojasse em qualquer corpo. É que cada coisa parece possuir forma específica — quer dizer, estrutura <sup>75</sup> — própria. Eles exprimem-se, no entanto, como se se dissesse que a técnica do carpinteiro se alojou nas flautas: é preciso, pois, que 25 a técnica use as suas ferramentas, e a alma o seu corpo.

### 4. A investigação acerca da alma Doutrinas legadas pelos antecessores: Alma como harmonia e número

| Alma-Harmonia | Foi-nos transmitida uma outra opinião sobre a alma, convincente para muitos, e não inferior a nenhuma das já referidas, e que, além disso, teve de prestar contas, como perante juízes, em discussões havidas em público <sup>76</sup>. Uns dizem, pois, que a alma é uma harmonia, porque

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Κοινωνία.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Ποῖόν τι ἡ ψυχή. Lit., «que tipo de coisa a alma é». Ποῖον, uma das categorias aristotélicas, refere-se à qualidade de uma coisa.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Εἶδος καὶ μορφή.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Frase problemática. A corrupção do texto dificulta o seu estabelecimento, suscitando lições diversas. O trecho corrupto corresponde ao que aqui traduzimos por «em discussões havidas em público» (Tomás Calvo, p. 152, n. 13), e que outros, propondo outras lições, fazem aludir a um tratado de identidade incerta. Ver discussão em Ross, comm. ad loc., e Tricot (p. 39, n. 2).

30 uma harmonia é uma mistura e uma composição de contrários e o corpo é composto de contrários. No entanto, e embora a harmonia seja uma certa proporção <sup>77</sup>, ou uma composição das coisas misturadas, a alma não pode ser nenhuma destas coisas. Além disso, mover não é próprio de uma harmonia: ora é esta característica, em especial, que todos, por assim dizer, conce-408a dem à alma. É mais adequado chamar «harmonia» à saúde e, de uma maneira geral, às virtudes corpóreas do que à alma. Isso torna-se mais claro se se tentar atribuir a certa harmonia as afecções e as funções da alma, pois será difícil conciliá-la 5 com estas. Para mais, se dizemos «harmonia» tendo em vista dois sentidos distintos — em sentido primário, <designa> a composição das grandezas que possuem movimento e posicão <sup>78</sup>, quando se combinam de modo a não admitir uma coisa do mesmo género; e noutro sentido, derivado do primeiro, a 10 proporção <sup>79</sup> das coisas misturadas —, não é razoável aplicar à alma qualquer um deles. Que a alma é uma composição das partes do corpo, isso é muito fácil de refutar: são muitas as composições das partes, e elas compõem-se de diversas maneiras. De que coisa, então, ou de que forma teríamos de admitir que o entendimento, ou a faculdade perceptiva, ou a desiderativa 80 são uma composição? É similarmente descabido que a alma seja a proporção 81 da mistura, pois a mistura dos elemen-15 tos não tem a mesma proporção 82 na carne que nos ossos. Daí resultaria haver muitas almas e por todo o corpo, se de facto, por um lado, todas <as partes do corpo> são compostas de elementos misturados e, por outro, a proporção 83 da mistura é harmonia, ou seja, alma.

Poder-se-ia perguntar o seguinte a Empédocles: diz ele que 20 cada uma das partes existe numa proporção <sup>84</sup>; ora a alma é a

<sup>77</sup> Λόγος τις.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Θέσις.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> 'Ορεκτικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de desejar.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Λόγος.

<sup>83</sup> Λόγος.

<sup>84</sup> Λόγος.

proporção <sup>85</sup> ou é antes uma coisa distinta que se gera nos membros? Além disso, é a amizade <sup>86</sup> a causa de alguma mistura ocasional, ou de uma outra de acordo com a proporção? <sup>87</sup> E, neste caso, é a amizade a proporção <sup>88</sup> ou algo distinto da proporção? <sup>89</sup> Aquelas perspectivas suscitam, com efeito, dificuldades deste tipo.

Se a alma, todavia, é outra coisa que não a mistura, por- 25 que é que ela perece em simultâneo com o ser <sup>90</sup> da carne e das outras partes do animal? Mais, se de facto não é verdade que cada uma das partes tenha uma alma, e se a alma não é a proporção <sup>91</sup> da mistura, o que é que se destrói quando a alma abandona <0 corpo>?

Fica claro, com toda a certeza, a partir do que já dissemos, que a alma não pode ser uma harmonia, nem deslocar-se em 30 círculo. | MOVIMENTO (continuação) | Mas por acidente pode mover-se, como dissemos 92, e mover-se a si mesma: pode mover-se aquilo em que a alma está, e isso pode ser movido por ela; de outra maneira, no entanto, a alma não pode mover-se espacialmente 93. Poderíamos, com maior propriedade, questionar-nos se a alma se move tendo em atenção os seguintes 408b factos. Dizemos que a alma se entristece, se alegra, sente confiança, se amedronta e ainda que se encoleriza, percepciona, discorre 94. Ora, todas estas coisas são consideradas movimentos, o que poderia levar-nos a achar que a alma se move; mas isto não é necessariamente assim 95. Se entendermos que sobre-5 tudo entristecer-se, alegrar-se ou discorrer são movimentos, que cada um deles é um «ser movido», e que o mover-se se dá por

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Φιλία.

<sup>87</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Εἶναι (τό).

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Λόγος.

<sup>92</sup> Ver I.3, 406a30-b5-8.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Isto é, deslocar-se. Trata-se do movimento κατὰ τόπον.

<sup>94</sup> Διανοεῖν. Tradicionalmente, «pensar». A tradução por «discorrer» pretende vincar que A. designa desta maneira um processo, um percurso, por oposição à apercepção não mediata de νοεῖν.

<sup>95</sup> Quer dizer, de uma coisa não decorre necessariamente a outra.

acção da alma (por exemplo, encolerizar-se ou ter medo são o coração a mover-se de certa maneira, e discorrer é, similarmente, aquele órgão ou um outro a mover-se); que, destas afecções, algumas dão-se por deslocação dos órgãos movidos, outras pela sua alteração (de que natureza são e como sucedem, é outro assunto) — dizer que a alma se encoleriza é como se se dissesse que tece ou constrói. Seria melhor, sem dúvida, não dizer que a alma se apieda, ensina ou discorre, mas sim o homem com a sua alma. Tal não significa que o movimento exista na alma, mas sim que umas vezes termina nela, outras parte dela. Por exemplo, a percepção sensorial parte de determinados objectos, enquanto a reminiscência <sup>96</sup> parte da alma para os movimentos ou vestígios de movimentos nos órgãos sensoriais.

O entendimento, no entanto, parece ser, na origem, uma certa substância que existe e não estar sujeito a corrupção 97, 20 pois, caso pereça, será acima de tudo pelo enfraquecimento na velhice. Acontece, porém, como no caso dos órgãos sensoriais: se um ancião arranjasse um olho apropriado, veria como um jovem. A velhice não se deve, consequentemente, ao facto de a alma ser afectada de alguma maneira, mas sim ao facto de ser afectado aquilo em que ela está, como é o caso da embriaguez e das doenças. O entender e o contemplar 98 perecem com a 25 destruição de algum outro órgão interno 99, mas o entendimento é, em si mesmo, impassível. Discorrer, amar ou odiar não são afecções daquele 100, mas daquilo que o possui, enquanto seu possuidor. Por isso, perecendo aquele, nem se recorda, nem se ama: é que tais afeccões não eram dele, mas sim de algo comum que pereceu. Já o entendimento é, sem dúvida, algo mais divino e impassível.

Fica claro, a partir destes factos, que a alma não pode mover-se; e se não se move de todo, é evidente que não se move por si mesma.

| Alma-número | De todas as perspectivas apresentadas, a menos razoável é a que afirma ser a alma um número que se move a si mesmo. Aos defensores desta hipótese sobrevêm, à

<sup>96 &#</sup>x27;Ανάμνησις.

<sup>97</sup> Sigo Tomás Calvo (p. 155) e Tricot (p. 45).

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Θεωρεῖν (Tomás Calvo, p. 155).

<sup>99</sup> Sigo Tomás Calvo (p. 155) e Tricot (p. 46).

<sup>100</sup> Isto é, do entendimento.

partida, impossibilidades decorrentes não só de <a alma> se mover, mas também específicas da afirmação de que ela é um número. Pois como se deve considerar que uma unidade se 40% move? E movida pelo quê, e como, não tendo partes e sendo indiferenciada? É que, enquanto capaz de mover e móbil, tem de possuir diferenças. Mais, como dizem que uma linha que se move gera uma superfície, e um ponto uma linha, os movimentos das unidades também serão linhas, pois o ponto é uma uni- 5 dade que ocupa uma posição. Mas o número da alma já existe num lugar <sup>101</sup> e ocupa uma posição. Além disso, se de um número subtrairmos outro número ou uma unidade, resulta um número diferente; mas as plantas e muitos animais permanecem vivos depois de seccionados e parecem possuir a mesma alma em espécie 102. Poderá parecer que não faz diferenca, no 10 entanto, que lhes chamemos «unidades» ou «corpúsculos» 103, pois se fizermos das esferas de Demócrito pontos, mantendo--se apenas a quantidade, haverá em tais pontos algo que move e algo que é movido, tal como no contínuo. Não é, pois, da diferença de grandeza ou de pequenez que decorre o que aca- 15 bámos de dizer, mas sim de ser uma quantidade. Por isso, tem de existir necessariamente algo que mova as unidades. Então, se no animal é a alma o que move, sê-lo-á também no número, de forma que a alma não será o que move e o que é movido, mas o que apenas move. E como é possível que a alma <(na qualidade de motor)> seja uma unidade? É preciso, pois, que difira das outras em alguma coisa; mas que diferença poderá 20 haver entre pontos unitários, a não ser a posição? Se, de facto, as unidades existentes no corpo e os pontos são diferentes <dos da alma>, no mesmo lugar estarão as unidades <de um e de outro>, pois cada unidade ocupará o lugar de um ponto. E mais, se podem estar dois pontos no mesmo lugar, o que impede que esteja uma infinidade? As coisas, pois, cujo lugar é indivisível, são, também elas, indivisíveis. Se, no entanto, os pontos do 25 corpo são o número da alma, ou então se o número dos pontos do corpo é a alma 104, porque é que nem todos os corpos

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Поυ.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Σωμάτια μικρά.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Sigo a interpretação de Tricot (p. 50).

possuem alma? É que parece-nos existirem pontos em todos os corpos, e em número infinito. Acrescente-se ainda, como é possível separar e libertar dos corpos os pontos, se as linhas 30 não são divisíveis em pontos?

### 5. A investigação sobre a alma Doutrinas legadas pelos antecessores: continuação; Alma composta dos elementos

| Alma-Número (continuação) | Daí resulta, como dissemos <sup>105</sup>, que, por um lado, os defensores daquela perspectiva dizem o mesmo que quantos estabelecem ser a alma certo corpo subtil; por outro, ao afirmarem que o movimento se dá por 409ь acção da alma, como Demócrito, caem no absurdo que lhe é próprio. Se, de facto, a alma existe em todo o corpo capaz de percepcionar, e se a alma é um corpo, então dois corpos existirão necessariamente no mesmo lugar. Assim, para os que dizem ser a alma um número, ou num único ponto existirão di-5 versos pontos, ou todo o corpo 106 possuirá alma — a não ser que se gere <em nós> um número diferente, diverso do número de pontos que existem nos corpos. Daqui resulta, igualmente, que o animal é movido por um número, como dissemos que também de acordo com Demócrito <o animal> se move. Que diferença faz, pois, dizer «pequenas esferas» ou «grandes uni-10 dades», ou, de uma forma geral, «unidades em movimento»? De uma maneira ou de outra, o animal move-se, necessariamente, por aquelas se moverem. Da perspectiva dos que associam num mesmo princípio o movimento e o número decorrem estas e muitas outras dificuldades do mesmo tipo. É impossível, assim, não só que tais características constituam a definição <sup>107</sup> de alma, mas até que sejam algo que a acompa-15 nha 108. Tal torna-se evidente se tentarmos explicar, a partir daquela definição, as afecções e as funções da alma, tais como os raciocínios <sup>109</sup>, as sensações, os prazeres, as dores e quantas

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Ver I.4, 408b33 e segs.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Isto é, todos os corpos que existem.

<sup>107 &#</sup>x27;Ορισμός.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Συμβεβηκός. Quer dizer, acidentes seus.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Λογισμοί (ver λογισμός).

outras deste tipo. É que, como dissemos anteriormente  $^{110}$ , a partir daquelas características  $^{111}$  não seria fácil sequer adivinhar estas.

DEFINIÇÃO DE «ALMA» | Foram-nos legadas três maneiras de definir a alma: é o que maior capacidade tem de im- 20 primir movimento, disseram uns, por se mover a si mesmo; outros, que é, de todos os corpos, o mais subtil ou o mais incorpóreo 112. Isto suscita muitas dificuldades e contradições, que percorremos detalhadamente. Resta examinar em que sentido se diz que a alma é composta dos elementos. ALMA COMPOS-TA DOS ELEMENTOS | Afirmam-no para explicar que a alma percepcione e conheca cada um dos entes. Mas este raciocínio 25 acarreta, necessariamente, muitas impossibilidades. Estabelecem, pois, que a alma conhece o semelhante pelo semelhante, como se <dessa forma> instituíssem que a alma se identifica com os seus objectos. Mas não é possível que a alma conheça apenas aqueles 113; há muitas outras coisas, ou melhor, há sem dúvida uma infinidade de coisas compostas dos elementos. Admitamos que a alma conhece e percepciona os elementos dos 30 quais cada coisa é composta; mas com que conhecerá ou percepcionará o conjunto 114 — por exemplo, o que é deus, o homem, a carne ou o osso ou, similarmente, qualquer outro 410a composto? 115 | EMPÉDOCLES | E, na verdade, cada um deles consiste em elementos, não combinados de uma qualquer maneira mas em certa proporção 116 e composição, como Empédocles disse a respeito do osso:

a terra agradecida em seus vasos de largo peito duas de oito partes recebeu de resplandecente Néstis <sup>117</sup>, quatro de Hefesto <sup>118</sup>, e geraram-se assim os brancos ossos <sup>119</sup>.

5

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Ver I.1, 402b25-403a2.

<sup>111</sup> Quer dizer, o auto-movimento e o número.

<sup>112 &#</sup>x27;Ασωματώτατον, ver ἀσώματος («incorpóreo»).

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> O pronome refere-se aos elementos.

<sup>114</sup> Σύνολον.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Σύνθετα (de σύνθετος).

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Λόγος τις.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> A divindade Néstis personifica a água.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> A divindade Hefesto personifica o fogo.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Empédocles, DK B96, vv. 1-3.

Não trará qualquer benefício, com efeito, os elementos estarem na alma, a não ser que estejam igualmente as proporções <sup>120</sup> e a composição. Cada elemento conhecerá, assim, o seu semelhante, mas nada conhecerá o osso ou o homem, a menos que também eles estejam na alma <sup>121</sup>. Que isto é impossível, nem é preciso dizê-lo; pois quem se questionaria se uma pedra e um homem existem na alma? E o mesmo se aplica ao que é bom e ao que não é bom e, similarmente, aos outros casos.

Além disso, uma vez que «ente» se diz em vários sentidos — pois significa umas vezes este algo, outras a quantidade ou 15 a qualidade, ou ainda qualquer outra categoria das que já distinguimos —, a alma será ou não composta de todas as categorias? Não parece, todavia, que os elementos sejam comuns a todas elas. Será a alma composta, então, apenas dos elementos de que as substâncias se compõem? Como conhecerá, assim, cada uma das outras categorias? 122 Ou dirão que existem elementos e princípios próprios de cada género, dos quais a alma 20 é composta? Então a alma será quantidade, qualidade e substância. É impossível, no entanto, que a partir dos elementos da quantidade se forme uma substância e não uma quantidade. Os defensores de que a alma é composta de todos os elementos confrontam-se com estes e outros problemas do mesmo tipo. É absurdo, ainda, afirmar que o semelhante não é afectado pelo semelhante, embora o semelhante percepcione o seme-25 lhante e conheça o semelhante pelo semelhante, quando estabelecem que percepcionar é sofrer alguma afecção e ser movido, como são também o entender e o conhecer 123.

Muitos embaraços e dificuldades acarreta dizer, como Empédocles, que cada tipo de coisa <sup>124</sup> é conhecido pelos seus elementos corpóreos e por referência ao seu semelhante (teste30 munha-o o que acabámos de dizer). As partes dos corpos dos 410b animais que são simplesmente terra (por exemplo, ossos, tendões, pêlos) nada parecem percepcionar — nem sequer coisas a si semelhantes —, embora <naquela perspectiva> devessem. Além disso, em cada um dos princípios haverá mais ignorân-

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Λόγοι, pl. de λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Ένειμι, estar ou exister em.

<sup>122</sup> Sigo Tricot, p. 55.

<sup>123</sup> Γινώσκειν.

 $<sup>^{124}</sup>$  Έκαστα (forma de ἕκαστος).

cia <sup>125</sup> do que compreensão <sup>126</sup>, pois cada um conhecerá apenas uma coisa e desconhecerá muitas (na verdade, todas as outras). | EMPÉDOCLES | O resultado, para Empédocles, é que o seu deus é o mais ignorante <sup>127</sup> dos seres: será ele, assim, o único a 5 desconhecer um dos elementos, o ódio, enquanto os mortais. compostos de todos os elementos, os conhecerão a todos. E, de uma forma geral, porque é que nem todos os entes possuem alma, quando tudo <o que existe> é um elemento ou é composto de um ou vários elementos, ou de todos? Por isso <cada coisa> tem necessariamente de conhecer um, vários ou todos. 10 Poder-se-ia perguntar, também, o que é que os unifica: os elementos assemelham-se à matéria, portanto o mais importante é aquilo que os unifica, seja isso o que for. Mas é impossível que exista algo mais poderoso do que a alma e que a domine, e ainda mais impossível no caso do entendimento. Este é, com boa razão, primordial <sup>128</sup> e dominante por natureza, embora <alguns pensadores> declarem que os elementos são, de entre 15 os entes, os primordiais.

Nenhum destes — uns, dizendo que, por conhecer e percepcionar os entes, a alma é composta dos elementos; outros, que ela é o que possui maior capacidade de imprimir movimento <sup>129</sup> — se pronuncia sobre todo o tipo de alma. É que nem todos os entes dotados de sensibilidade são capazes de imprimir movimento (parece haver, pois, de entre os animais, 20 alguns que não se deslocam, embora pareça ser este o único movimento que a alma imprime ao animal). E a mesma <dificuldade sobrevirá> a quantos constroem o entendimento e a faculdade perceptiva a partir dos elementos, pois as plantas vivem, manifestamente, sem participar [da deslocação nem] da sensibilidade, e muitos animais não possuem pensamento discursivo <sup>130</sup>. Se se concedesse nestes aspectos e se admitisse 25

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> "Αγγοια.

<sup>126</sup> Σύνεσις

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Αφρων (ver φρόνησις). Sigo Tomás Calvo (p. 161) e Tricot (p. 57).

 $<sup>^{128}</sup>$  Προγενέστατον, forma de superlativo de προγενής (lit., «mais primordial»).

<sup>129</sup> Κινητικώτατον, forma de superlativo de κινητικός.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Διάνοια. Tradicionalmente, «pensamento», como νόησις (ver Mesquita, p. 526, n. 133). Reserva-se «pensamento» para νόησις; com a versão de διάνοια por «pensamento discursivo» pretende-se salientar que

que o entendimento é uma parte da alma — como também a faculdade perceptiva —, ainda assim não estaríamos a pronunciar-nos universalmente sobre todo o tipo de alma, nem sobre nenhuma alma no seu todo. Sofre a mesma objecção o raciocínio <sup>131</sup> exposto nos chamados *Poemas Órficos* <sup>132</sup>: a alma, dizem, levada pelos ventos, introduz-se, a partir do universo, quando os seres respiram. Ora isso não pode acontecer às plantas, nem a alguns animais, porque nem todos eles respiram. Tal aspecto, com efeito, escapou aos defensores desta ideia. E se temos de fazer a alma a partir dos elementos, não é preciso que seja a partir de todos. É que cada parte do par de contrários é suficiente para julgar a si mesma e ao seu contrário: pela recta, conhecemo-la a si mesma e à curva, pois a régua é juiz para ambas, e a curva não é juiz nem para si mesma, nem para a recta.

| Tales | Outros <pensadores> dizem que a alma está misturada com a totalidade do universo — daí, provavelmente, Tales ter julgado que tudo está cheio de deuses. Esta perspectiva, no entanto, suscita algumas dificuldades: porque é que 10 a alma, existindo no ar ou no fogo, não produz um animal aí, mas sim em corpos mistos? 133 E isso embora se pense que ela é melhor no ar e no fogo. Poder-se-ia perguntar, ainda, porque é que a alma que está no ar é melhor e mais imortal do que a alma que está nos animais. O resultado é absurdo e paradoxal 15 em ambos os casos: dizer que o fogo ou o ar são animais é um dos maiores paradoxos; e não lhes chamar animais, apesar de neles existir uma alma, é absurdo. Aqueles, por seu turno, parecem ter suposto que existe alma nos elementos porque um todo é da mesma espécie que as suas partes. Têm necessariamente de dizer, por consequência, que a alma <universal> também é da mesma espécie que as suas partes, se é pela ab-20 sorção, nos animais, de algo do meio envolvente que eles se

διάνοια diz respeito a um processo, um percurso (como o prefixo grego «dia-» indica), por oposição a νοῦς, que remete para uma apreensão não mediata.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Λόγος.

<sup>132</sup> Orfeu, DK B11.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Segundo Tricot (p. 60, n. 5), trata-se dos compostos dos elementos que formam os corpos dos animais.

tornam animados <sup>134</sup>. Mas se o ar extraído <sup>135</sup> é da mesma espécie, possuindo embora a alma partes diferentes, é evidente que uma parte dela estará presente no ar, outra não. É necessário que a alma possua, portanto, partes iguais, ou então que não exista em nenhuma das partes do todo.

PARTES DA ALMA | A partir do que já dissemos, fica claro que não é por a alma ser composta dos elementos que o 25 conhecer <sup>136</sup> lhe pertence, nem é com correcção e com verdade que se diz que ela se move. Visto que conhecer pertence à alma, como também percepcionar, formar opiniões e ainda ter apetites, ter vontades e os desejos em geral; e que o movimento de deslocação também se dá nos animais por acção da alma, e não 30 menos o crescimento, a maturidade e o envelhecimento, pertencerá, então, cada uma destas coisas a toda | a alma? Ouer 411b dizer, entendemos, percepcionamos, movemo-nos, fazemos cada uma das outras operações e somos afectados pela acção da alma no seu todo, ou diferentes partes são responsáveis por diferentes accões? E o viver sucede numa dessas partes, ou em muitas, ou em todas, ou a sua causa será uma outra? Dizem 5 alguns ser a alma divisível, entendendo com uma parte e tendo apetites com outra. | UNIDADE DA ALMA | Então o que é que unifica a alma, se é divisível por natureza? Não é, certamente, o corpo: antes parece, pelo contrário, que a alma unifica o corpo; pelo menos, o corpo dissipa-se e destrói-se com a partida da alma. Se, com efeito, outra coisa torna a alma una, precisamente isso haveria de ser a alma. E então teríamos no- 10 vamente de questionar se isso é uno ou possui diversas partes. Ora, se é uno, porque é que a alma não é à partida una? E se é divisível, o raciocínio buscará outra vez o que é que a torna una, e a sequência continuará desta maneira infinitamente. Poder-se-ia perguntar também, acerca das partes da alma, que poder exerce cada uma sobre o corpo, pois se toda a alma uni- 15 fica todo o corpo, faz sentido que cada uma das partes <da alma> unifique uma parte do corpo. Isto parece, no entanto, impossível: é difícil até conjecturar de que natureza seria a parte que o entendimento unificaria, ou como. | ESPÉCIE DAS

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Έμψυχα (ver ἔμψυχον). Isto é, adquirem alma.

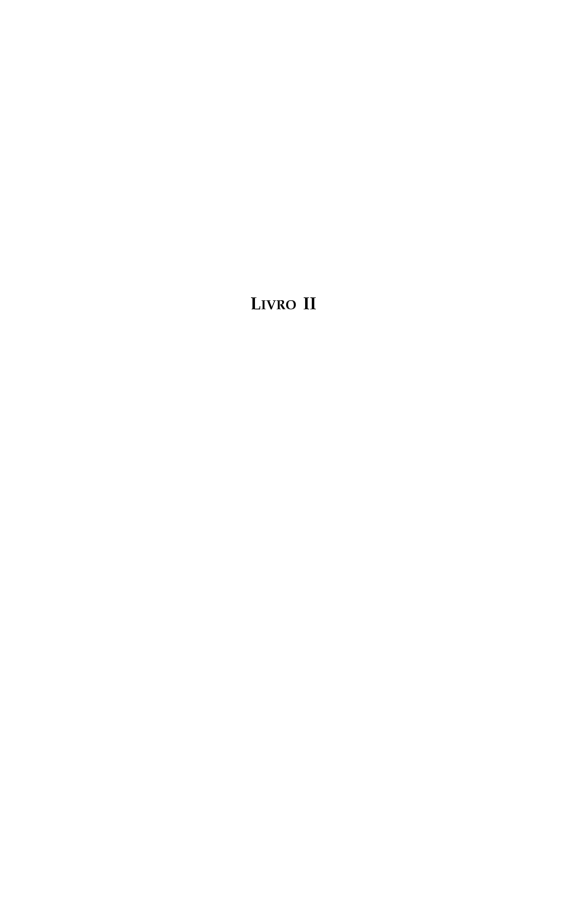
<sup>135</sup> Sigo Tomás Calvo, p. 164.

<sup>136</sup> Γινώσκειν.

PARTES DA ALMA | As plantas e, de entre os animais, alguns 20 insectos vivem manifestamente mesmo depois de seccionados, como se cada secção possuísse a mesma alma 137 em espécie, ainda que não em número. É que cada uma das partes possui, durante certo tempo, sensibilidade e desloca-se. E que tal não persista não é nada de absurdo, pois não possuem os órgãos necessários para preservarem a sua natureza. Ainda assim, não menos em cada uma das partes estão presentes todas as partes 25 da alma, e cada uma delas é da mesma espécie que as outras e que a alma no seu todo, como se as diferentes partes da alma não fossem separáveis umas das outras, sendo embora a alma no seu todo divisível. O princípio existente nas plantas, além disso, parece ser algum tipo de alma. Este é, com efeito, o único princípio comum a animais e plantas. Mais, este princípio existe separado do princípio perceptivo, embora nenhum ente pos-30 sua sensibilidade sem o possuir 138.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Εἶδος. Isto é, cada secção possui uma alma do mesmo tipo.

 $<sup>^{138}\,</sup>$  Ver o desenvolvimento desta perspectiva à frente, em II.3, 414a29 e segs.



#### 1. Definição de alma

#### (i): Alma substância e primeiro acto do corpo

Terminámos já a discussão das perspectivas que os nos- 412a sos antecessores nos legaram sobre a alma. Retomemos a questão, novamente, como de início, esforçando-nos por determi- 5 nar o que é a alma e qual poderá ser a sua definição <sup>1</sup> mais abrangente.

Dizemos que a substância é um dos géneros do ente. Ela é, numa primeira acepção, matéria, o que não é, por si mesmo, este algo; noutra acepção, é a forma <sup>2</sup> segundo a qual já é dito este algo e o aspecto <sup>3</sup>; e, numa terceira acepção, é o composto da matéria e da forma. Ora a matéria é potência, enquanto a forma <sup>4</sup> é acto. E isto de duas maneiras: numa, como o é o sa- 10 ber; na outra, como o é o exercício do saber <sup>5</sup>.

Substâncias parecem ser, em especial, os corpos e, de entre eles, os corpos naturais. Estes, na verdade, são os princípios <sup>6</sup> dos outros corpos. De entre os corpos naturais, uns possuem vida, outros não. Chamamos «vida» à auto-alimentação, ao crescimento e ao envelhecimento. Todo o corpo natural que 15

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Μορφή.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Εἶδος.

 $<sup>^5</sup>$  'Επιστήμη (saber) e θεωρεῖν (exercício do saber). Quer dizer, a diferença existente entre os dois sentidos em que podemos considerar o «acto» corresponde à diferença existente entre a posse de um saber e o seu exercício.

 $<sup>^6</sup>$  'Αρχαί, ver ἀρχή. Quer dizer, é de corpos naturais que todos os outros se compõem.

participa da vida será, consequentemente, uma substância, e isto no sentido de substância composta 7. E como se trata de um corpo de certa qualidade — é, pois, um corpo que possui vida —, a alma não será o corpo, porque o corpo não está entre as coisas que são ditas de um sujeito. O corpo antes é sujeito e matéria. A alma, portanto, tem de ser necessariamente uma 20 substância, no sentido de forma <sup>8</sup> de um corpo natural que possui vida em potência. Ora a substância é um acto; a alma será, assim, o acto de um corpo daquele tipo 9. Mas «acto» diz--se em dois sentidos: num, como o é o saber; no outro, como o é o exercício do saber 10. É evidente que a alma é acto no sentido em que o é o saber: é no ente em que a alma existe que 25 existem quer o sono, quer a vigília, e esta é análoga ao exercício do saber, enquanto o sono é análogo à posse deste sem exercício 11. Ora o primeiro a gerar-se nesse ente é o saber. Por isso, a alma é o primeiro acto de um corpo natural que possui vida em potência. Mais, um corpo deste tipo será um orga-412b nismo 12. São órgãos, de facto, até as partes das plantas, mas extremamente simples. Por exemplo, a folha é a protecção do pericarpo, o pericarpo a do fruto; as raízes são semelhantes à boca, pois tanto aquelas como esta puxam o alimento. Se cumpre dizer, com efeito, algo comum a todo o tipo de alma <sup>13</sup>, esta 5 será o primeiro acto de um corpo natural que possui órgãos. Não é preciso, por isso, questionar se o corpo e a alma são uma única coisa, como não nos perguntamos se o são a cera e o molde 14, nem, de uma maneira geral, a matéria de cada coisa e aquilo de que ela é a matéria. É que, dizendo-se «um» e «ser» em vários sentidos, «acto» é o sentido principal <sup>15</sup>.

Dissemos, de uma forma geral, o que é a alma: é uma substância de acordo com uma definição <sup>16</sup>, e isso é o que é ser

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Συνθέτη.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Εἴδος.

 $<sup>^{9}</sup>$  Isto é, a alma será o acto de um corpo que possui vida em potência.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ἐπιστήμη (saber) e θεωρεῖν (exercício do saber). Ver *supra*.

<sup>11 &#</sup>x27;Ενεργείν. Isto é, sem a activação do saber.

<sup>12 &#</sup>x27;Οργανικόν (Tomás Calvo, p. 168).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ou seja, se quisermos ensaiar uma definição de «alma».

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Σχῆμα.

<sup>15</sup> Κυρίως, o sentido fundamental, o mais legítimo.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Λόγος.

para um corpo daquele tipo <sup>17</sup>. Se um instrumento, como um machado, fosse um corpo natural, o que é, para um machado, ser, seria a sua essência <sup>18</sup>, e isso seria também a sua alma. Separada a alma, o instrumento não seria mais um machado, a não ser por homonímia. Mas, como as coisas são, é um macha- 15 do. A alma, com efeito, não é o ser e a definição <sup>19</sup> de um corpo daquele tipo <sup>20</sup>, mas sim <0 ser e a definição> de um corpo natural de uma qualidade tal que possua em si mesmo o princípio do movimento e do repouso.

É preciso ter em vista também em relação às partes <sup>21</sup> o que dissemos. Se o olho fosse um animal, a visão seria a sua alma. Esta é, pois, a essência do olho, de acordo com a sua definição. Ora o olho é a matéria da visão, à parte da qual não 20 existe olho, excepto por homonímia (como, por exemplo, um olho esculpido em pedra ou um olho desenhado). Cumpre, na realidade, aplicar agora a todo o corpo vivo o que aplicámos às partes, pois a relação existente entre as partes é análoga à que existe entre a sensibilidade no seu todo e todo o corpo dotado de sensibilidade enquanto tal. O ente em potência que 25 pode viver não é o que perdeu a alma, mas sim o que a possui. A semente e o fruto são, em potência, corpos dessa qualidade. A vigília, com efeito, é acto como o são o acto de cortar e o acto de ver <sup>22</sup>; a alma, ao invés, é acto como o são a visão 413a e a capacidade do órgão. O corpo, por sua vez, é aquilo que existe em potência. Mas, como o olho é a pupila e a visão, assim também o animal é a alma e o corpo. Que a alma não é separável do corpo, ou pelo menos certas partes dela não são — se é que a alma por natureza é divisível em partes —, isso 5 não levanta dúvidas, pois o acto de algumas <partes da alma> é o acto das partes mesmas <do corpo>. Nada impede, no entanto, que algumas partes 23 sejam separáveis, por não se-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Quer dizer, é a sua essência.

<sup>18</sup> Οὐσία.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Isto é, do tipo do machado.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> A. refere-se às partes do corpo.

 $<sup>^{22}</sup>$  Θρασις. Diferente de ὄψις, que designa a faculdade da visão (Ross, comm. ad loc.).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Estão em causa as partes da alma.

rem acto de nenhum corpo <sup>24</sup>. Além disso, não fica claro se a alma é o acto do corpo assim <sup>25</sup>, ou como o marinheiro é o do navio.

Em traços gerais, fica assim um esboço e uma definição de alma.

## Definição de alma (ii): Aquilo pelo qual vivemos

Uma vez que é dos factos menos claros, mas mais manifestos, que surge o que é claro e, segundo a razão <sup>26</sup>, mais cognoscível, procuremos de novo abordar a alma desta maneira <sup>27</sup>. O enunciado definitório <sup>28</sup>, com efeito, não deve tornar claro apenas o facto <sup>29</sup>, como a maioria das definições dizem, mas também conter e tornar visível a causa. É que os enunciados das definições são, ordinariamente, como conclusões. Por exemplo: «O que é a quadratura? É a construção de um rectângulo equilátero equivalente a um cujos lados não sejam iguais». Mas uma definição deste tipo é o enunciado da conclusão. A definição que, pelo contrário, diga «a quadratura é a descoberta de 20 um meio» é que diz a causa da coisa.

Afirmamos pois, abraçando a investigação do princípio, que o animado se distingue do inanimado por viver. «Viver», porém, diz-se em vários sentidos, e para dizermos que um ente «vive» basta que um deles se concretize — por exemplo, o entendimento, a sensibilidade, o movimento de deslocação e o repouso <sup>30</sup>, e ainda o movimento relativo à nutrição, o envelhecimen25 to e o crescimento. Por isso, todos os seres que se alimentam <sup>31</sup>

 $<sup>^{24}</sup>$  Referência ao νοῦς, que é separável do corpo (Tricot, p. 72, n. 1; Ross, *comm. ad loc.*).

<sup>25</sup> Isto é, como acabámos de descrever. Sigo a interpretação de Ross (p. 215).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Κατὰ τὸν λόγον.

<sup>27</sup> Isto é, devemos aplicar este método de investigação ao estudo da alma.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Τὸν ὁριστικὸν λόγον (Tomás Calvo, p. 171).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Τὸ ὅτι.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Στάσις.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Τὰ φυόμενα (Ross, p. 215). Tricot (p. 74, n. 2) e Tomás Calvo (p. 171) entendem que estão em causa não os seres que se alimentam, mas as plantas.

parecem viver. Neles existem, manifestamente, uma faculdade e um princípio de determinada natureza, pelo qual obtêm o crescimento e o declínio em direcções contrárias. Não crescem, de facto, para cima ou para baixo, mas de modo igual nestas duas direcções e em todos os sentidos. Todos estes seres se alimentam continuamente e vivem enquanto conseguem recolher 30 o alimento. Esta faculdade pode ser separada das outras, mas as outras, nos seres perecíveis, não podem ser separadas desta. Isto é claro no caso das plantas, às quais não pertence qualquer outra faculdade da alma além desta. Se aos seres vivos, 413b então, pertence o viver mediante aquele princípio, já o animal possui-o primeiramente pela sensibilidade. Por isso, até aos seres que não se movem nem mudam de lugar, mas que possuem sensibilidade, chamamos «animais» e não apenas «seres vivos». Das sensações, o tacto é a que pertence a todos os ani- 5 mais primariamente. Tal como a faculdade nutritiva <sup>32</sup> pode ser separada do tacto e de toda a sensibilidade, também o tacto pode ser separado dos outros sentidos. Chamamos, pois, «faculdade nutritiva» àquela parte da alma de que as plantas também participam. Todos os animais, por sua vez, possuem manifestamente o sentido do tacto. O que motiva cada um destes 10 factos, di-lo-emos posteriormente 33.

A este respeito basta, por ora, ficar dito que a alma é o princípio das referidas <faculdades> e que se define por elas, a saber: pelas faculdades nutritiva, perceptiva e discursiva e pelo movimento. Se cada uma destas é uma alma ou uma parte da alma e, sendo uma parte, se é de uma natureza tal que seja separável apenas em definição <sup>34</sup> ou também em lugar, 15 destas questões, umas não são difíceis de perceber, mas algumas trazem dificuldades. Trata-se, de facto, de um caso semelhante ao das plantas: algumas continuam manifestamente a viver, depois de terem sido seccionadas e de <as suas partes> terem sido separadas umas das outras. Assim, a alma existente nelas é, consequentemente, uma em acto em cada planta, mas

 $<sup>^{32}</sup>$  Θρεπτικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de alimentar.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Para a existência da faculdade nutritiva sem a perceptiva, ver III.12, 434a22-30a; para a existência do tacto sem os outros sentidos, ver III.12, 434b9-25.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Λόγος.

várias em potência. Vemos que assim acontece, no caso dos 20 insectos seccionados, em relação a outras diferenças <sup>35</sup> da alma: cada uma das partes possui sensibilidade e desloca-se; e se possui sensibilidade, também possui imaginação e desejo. É que onde existe sensibilidade existem também, de facto, a dor e o prazer, e onde existem estes, existe necessariamente também apetite. Já no que respeita ao entendimento e à faculdade do 25 conhecimento teorético <sup>36</sup>, nada é, de modo algum, evidente. Este parece ser um género diferente de alma, e apenas este pode ser separado, como eterno que é, do perecível. Fica claro a partir destes factos que as restantes partes da alma não são separáveis <sup>37</sup>, como alguns dizem. É óbvio que são diferentes em 30 definição <sup>38</sup>: o ser para as faculdades perceptiva e opinativa <sup>39</sup> é diferente, se de facto também são diferentes percepcionar e formar opiniões. E o mesmo se diga de cada uma das outras faculdades referidas. Além disso, a alguns animais pertencem todas aquelas faculdades, a certos animais pertencem unicamente al-414a gumas, e a outros apenas uma. E isto é, de facto, o que fará a diferença entre os animais; por que motivo, examinaremos posteriormente 40. Acontece aproximadamente o mesmo no caso dos sentidos: a uns animais pertencem todos, a outros alguns sentidos, e a outros apenas um, o indispensável: o tacto.

Ora, como «aquilo pelo qual vivemos e percepcionamos» se diz em duas acepções, e do mesmo modo «aquilo pelo qual sabemos» (assim referimos quer o saber, quer a alma, pois é mediante cada um deles, por sua vez, que dizemos saber), «aquilo pelo qual nos mantemos sãos» é, igualmente, quer a saúde, quer certa parte do corpo ou todo o corpo. Destes, o saber e a saúde são a forma <sup>41</sup> e certo aspecto <sup>42</sup>, a definição <sup>43</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Διαφοραί. Aqui, designa as qualidades distintivas.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Θεωρητικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de ter em vista ou considerar (θεωρεῖν).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Χωρισταί, ver χωριστός.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Δοξαστικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de formar opiniões (δοξάζειν).

<sup>40</sup> Ver III.12 e III.13 (Ross, comm. ad loc.).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Μορφή.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Λόγος.

e como que o acto daquele que é capaz de receber, num caso, 10 o saber e, noutro, a saúde. É que a actividade dos agentes parece dar-se naquele que é afectado <sup>44</sup> e que sofreu certa disposição <sup>45</sup>. A alma é, em primeiríssimo lugar, aquilo pelo qual vivemos, percepcionamos e discorremos; ela será, consequentemente, certa definição <sup>46</sup> e forma <sup>47</sup>, mas não matéria e sujeito.

«Substância» diz-se em três sentidos, como referimos 48, 15 dos quais um é forma 49, outro matéria, e o terceiro o composto de forma e matéria. Destes, a matéria é potência, a forma é acto e, uma vez que o composto de ambos é o ser animado 50, o corpo não é o acto da alma; ela é que é, antes, o acto de certo corpo. Por isso, compreenderam correctamente os que julgaram que a alma nem existe sem corpo, nem é ela mesma um 20 corpo. Não é, de facto, um corpo: é algo do corpo. E por isso existe no corpo, e em certo tipo de corpo, ao invés do que <sustentaram> os nossos antecessores. Estes ajustaram a alma ao corpo, sem nada especificar em relação à natureza e à qualidade daquele, quando, manifestamente, não pode uma coisa qualquer receber, ao acaso, outra qualquer. Assim acontece também 25 por definição <sup>51</sup>: o acto de cada coisa, com efeito, gera-se por natureza no ente que existe em potência e na matéria adequada <sup>52</sup>. Fica claro, a partir disto, que a alma é certo acto e forma <sup>53</sup> do ente que possui a capacidade de ser daquele tipo <sup>54</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Isto é, no «paciente» (de πάσχειν).

<sup>45</sup> Sigo Tricot, p. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ver II.1, 412a6-11.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> "Εμψυχον (τό).

<sup>51</sup> Κατὰ τὸν λόγον.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Οἰκεῖα, ver οἰκεῖος. Ou própria, apropriada.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Λόγος (Tomás Calvo, p. 175).

 $<sup>^{54}</sup>$  Τοιούτου. Segundo Ross, a capacidade de ser animado (comm. ad loc.).

#### 3. Definição da alma pelas suas faculdades: As faculdades da alma

Das faculdades da alma que referimos, a uns seres, como 30 dissemos, pertencem todas, umas delas a outros, e a alguns seres pertence apenas uma só faculdade 55. Chamámos, então, «faculdades» às <partes> nutritiva, perceptiva, desiderativa, de deslocação e discursiva <sup>56</sup>. Ora, às plantas pertence apenas a 414b faculdade nutritiva, ao passo que aos outros seres pertencem esta faculdade e também a perceptiva. E se estes dispõem da faculdade perceptiva, possuem igualmente a desiderativa, pois o desejo é, de facto, apetite, impulso e vontade. Todos os animais, então, possuem um dos sentidos, o tacto, e ao ser a que a sensibilidade pertence pertencem igualmente o prazer e a dor 5 (isto é, o aprazível e o doloroso). Mais, àqueles a que estes pertencem pertence também o apetite, isto é, o próprio desejo do aprazível. Além disso, os animais possuem a percepção do alimento, visto o tacto ser o sentido relativo ao alimento. Todos os seres vivos se alimentam do que é seco e húmido 57, quente e frio, sendo o sentido que os percepciona o tacto. Dos 10 outros sensíveis, o tacto é o sentido <apenas> por acidente. Ora o som, a cor e o cheiro em nada contribuem para a nutrição. Já o sabor, por sua vez, é um dos tangíveis. A fome e a sede são apetite: a fome, apetite do que é seco e do que é quente; a sede, do que é húmido e do que é frio. O sabor, então, é como um certo comprazimento com aquelas qualidades. Mas esclarece-15 remos estes aspectos posteriormente 58; por agora, basta que fique dito que aos animais possuidores de tacto pertence igualmente o desejo. No que respeita à <posse da> imaginação 59, a situação não é clara; devemos, assim, estudá-la posteriormente 60.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Ver II.2, 413b32-414a3.

 $<sup>^{56}</sup>$  Θρεπτικόν (τό), αἰσθητικόν (τό), ὀρεκτικόν (τό), κίνησις κατὰ τὸν τόπον, διανοητικόν (τό).

<sup>57</sup> Ξηρός/ὑγρός.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Ver II.10.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Isto é, no que respeita à questão de disporem ou não de imaginação.

 $<sup>^{60}</sup>$  Ver III.3, 427b14-429a9. Segundo Ross (comm. ad loc.), «what he is referring to is the question where, in the scale of living things, φαντασία begins to appear — the question to which he returns in III.11, 433b31-434a21».

A alguns animais pertence, além daquelas faculdades, também a de deslocação; a outros, pertencem igualmente a faculdade discursiva e o entendimento. É o caso dos homens e, se existir, de outro ser de natureza semelhante ou superior.

É evidente que, a haver uma definição 61 única de «alma», 20 será da mesma maneira que existe uma de «figura» 62: num caso, não existe figura além do triângulo e das que se sucedem, no outro não existe alma além das que referimos. Poderá, pois, haver uma definição comum das figuras, que se adequará a todas, mas ela não será própria de nenhuma delas; e o mesmo se aplica às referidas almas. Por isso é absurdo, nestes casos 63 e 25 em outros, procurar uma definição comum <sup>64</sup>, que não será a definição própria de nenhum ente, e não nos atermos à espécie própria e indivisível, deixando de parte uma definicão deste tipo 65. O caso das figuras, de facto, assemelha-se ao da alma: o anterior está sempre presente, em potência, no que se sucede, tanto no caso das figuras como no dos seres animados. Por 30 exemplo: no quadrilátero está o triângulo, na faculdade perceptiva está a nutritiva. Devemos investigar, consequentemente, em relação a cada <ser vivo>, qual é o tipo de alma de cada um, por exemplo: qual 66 é a alma da planta, qual a do homem ou a do animal selvagem. Mais, temos de examinar porque é que <as faculdades> se relacionam em tal sucessão. Ora, sem a 415a faculdade nutritiva não existe, com efeito, a perceptiva; nas plantas, pelo contrário, a faculdade nutritiva é separável da perceptiva. Novamente, sem tacto nenhuma das outras sensacões se dá; já o tacto, por seu turno, existe sem as outras: muitos animais, na verdade, não possuem visão, nem audição, 5 nem o sentido do cheiro. E, de entre os seres que possuem sen-

<sup>61</sup> Λόγος.

<sup>62</sup> Sigo a interpretação de Tricot (pp. 82-83).

<sup>63</sup> Quer dizer, nos casos da alma e das figuras.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Κοινὸν λόγον.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Ou seja, «ignoring the definition which does correspond to the infima species» (Ross, *comm. ad loc.*). O que A. vinca é a necessidade de estudar as faculdades da alma, não se contentando com uma definição geral.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> É difícil dar conta, em português, do sentido do pronome τις. Entenda-se que «qual» pergunta pela qualidade, pela natureza da alma. Uma alternativa de tradução seria: «que tipo de alma é a de…».

sibilidade, uns possuem a faculdade de se moverem de lugar, outros não <sup>67</sup>. Por fim, um pequeno número de animais possui raciocínio <sup>68</sup> e pensamento discursivo. De entre os seres perecíveis, os que possuem raciocínio possuem também as restantes faculdades, mas nem todos os que possuem cada uma daquelas dispõem de raciocínio: uns não possuem imaginação <sup>69</sup>, enquanto outros vivem exclusivamente por causa dela. O entendimento teorético <sup>70</sup>, por seu turno, é outro assunto <sup>71</sup>.

Fica portanto claro que a explicação de cada uma daquelas faculdades é, simultaneamente, a explicação mais adequada acerca da alma.

#### 4. As faculdades da alma: a faculdade nutritiva

Quem pretende levar a cabo uma investigação acerca destas faculdades tem de perceber necessariamente o que cada uma delas é <sup>72</sup>. Depois, tem de se investigar as suas propriedades e as outras <sup>73</sup>. Mas se é necessário dizer o que é cada uma daquelas faculdades <sup>74</sup> — por exemplo, o que são a faculdade que entende, a faculdade perceptiva e a nutritiva, respectivamente —, devemos expor primeiro o que é entender e o que é percepcionar. É que as actividades e as acções <sup>75</sup> são logicamente <sup>76</sup> anteriores às faculdades. E, se assim é, se se deve ter feito antes um estudo dos objectos correspondentes <sup>77</sup>, pelo mesmo motivo deve-se definir ainda, primeiro, estes — como por exemplo o alimento, o sensível e o entendível.

<sup>67</sup> Ver I.5, 410b19-20, 413b2-4.

<sup>68</sup> Λογισμός.

<sup>69</sup> Φαντασία. Ver III.3, 428a8-11.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Νοῦς θεωρητικός. Ver III.4-7.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Ver III.4-8.

<sup>72</sup> Isto é, a investigação começa pela procura da definição.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> «As propriedades que derivam mais directamente das definições (τί ἐστι) das várias faculdades e as que são mais remotas» (Ross, *comm. ad loc.*). Tricot entende que as «outras» são as propriedades que decorrem da própria essência do sujeito (p. 85, n. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Isto é, se temos de as definir.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Πράξεις, ver πρᾶξις.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Κατὰ τὸν λόγον, «em ordem lógica» (Ross, comm. ad loc.).

<sup>77 &#</sup>x27;Αντικείμενα (τά).

Assim sendo, temos de nos referir, em primeiro lugar, à nutrição e à reprodução, pois a alma nutritiva pertence também aos outros seres vivos <sup>78</sup> e é a primeira e mais comum faculdade da alma <sup>79</sup>. Ela é, com efeito, aquela pela qual o viver 25 pertence a todos os seres vivos. São funções suas a reprodução e a assimilação dos alimentos. É que essa é a função mais natural, para os seres vivos perfeitos 80 — os não mutilados 81, nem de geração espontânea —, produzir um outro da mesma qualidade que a sua: o animal, um animal; a planta, uma planta. Isto para que possam participar do eterno e do divino do modo que for possível; todas as coisas aspiram a isso, e tudo 415b quanto fazem de acordo com a natureza, fazem tendo em vista isso. Mas «o fim por causa do qual 82» possui duas acepções: o fim para o qual 83 e o fim com o qual 84. E porque não podem participar do eterno e do divino de modo ininterrupto — porque nenhum ente perecível pode permanecer o mesmo e um em número —, cada um toma parte na medida do possível, uns 5 mais, outros menos 85. Mais, o ser que permanece não é o mesmo, mas semelhante a ele, e eles são um, não em número, mas em espécie 86.

A alma é a causa e o princípio <sup>87</sup> do corpo que vive. Estas designações <sup>88</sup> são ditas em vários sentidos, mas a alma é causa, da mesma maneira, nas três acepções acima distinguidas. Assim, ela é causa enquanto aquilo de que o movimento <pro- 10 vém>, aquilo em vista do qual <sup>89</sup> e também na qualidade de

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Isto é, aos seres vivos que não o homem.

 $<sup>^{79}</sup>$  Quer dizer, é a faculdade mais universalmente presente (Ross, p. 224).

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Τέλεια, ver τέλειος. Estes são os animais completamente desenvolvidos.

<sup>81</sup> Πηρώματα (τά).

<sup>82</sup> Οὖ ἕνεκα.

<sup>83</sup> Tò oû. A expressão refere-se ao objectivo de algo.

 $<sup>^{84}</sup>$  Tò  $\hat{\omega}.$  A expressão refere-se ao beneficiário, o ser para o qual algo é um fim.

<sup>85</sup> Isto é, em graus diferentes.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Εἶδος. O ser é o mesmo em espécie.

<sup>87</sup> Αἰτία e ἀρχή, aqui quase sinónimos (Tricot, p. 87, n. 5).

<sup>88</sup> Quer dizer, «causa» e «princípio».

<sup>89</sup> Οὖ ἕνεκα. Trata-se da causa final.

substância 90 dos corpos animados. Que o é, de facto, enquanto substância, pois a substância é a causa do ser para todas as coisas, é evidente. Ora ser, para todos os seres vivos, é viver, sendo a alma a sua causa e princípio. Além disso, a forma 91 15 do ente em potência é o acto. É evidente que a alma é causa também enquanto aquilo em vista do qual 92: tal como o entendimento age em vista de alguma coisa, a natureza age da mesma maneira, e essa coisa é o seu fim. A alma é, nos animais, um fim desse tipo, por natureza. É que todos os corpos naturais são instrumentos <sup>93</sup> da alma — tanto os dos animais como 20 os das plantas —, de forma que existem tendo como fim a alma. Mas «em vista do qual» 94 diz-se em dois sentidos: aquilo em vista do qual 95 e aquilo para o qual 96. Mais, a alma é também de onde primeiramente provém> o movimento de deslocação 97, embora esta faculdade não pertença a todos os seres vivos. A alteração e o crescimento devem-se também à 25 alma; a percepção sensorial, com efeito, parece ser certa alteracão e nada que não participe da alma percepciona. E o mesmo acontece em relação ao crescimento e ao envelhecimento: nada envelhece ou cresce naturalmente sem que se alimente; e, por seu turno, nada que não participe da vida se alimenta.

Empédocles não se pronunciou correctamente ao sustentar que as plantas crescem no sentido descendente, ao enraiza416a rem-se, por causa de a terra se mover naturalmente assim, e que crescem no sentido ascendente por causa de o fogo também o fazer. É que ele não percebeu bem os movimentos ascendente e descendente, pois o «cima» e o «baixo» não são o mesmo para todos os seres e para o universo no seu todo. A cabeça dos animais, pelo contrário, é como as raízes das plantas, se é pelas suas funções que se deve dizer que os órgãos são diferentes ou idênticos <sup>98</sup>. Além disso, o que é que une o fogo e a

<sup>90</sup> Οὐσία. Substância formal (Tricot, p. 87).

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Οῧ ἕνεκεν.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> "Οργανα. Tomás Calvo propõe «órgãos» (p. 180).

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Τὸ οὖ.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Τὸ οὖ ἕνεκα.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Τὸ ὧ.

<sup>97</sup> Κίνησις κατὰ τόπον.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Sigo a interpretação de Tricot (p. 89).

terra, que se movem em sentidos contrários? Pois eles separar-se-iam, se não existisse algo que o impedisse. E, se isso existe, é exactamente isso que é a alma e a causa de o ente crescer e alimentar-se.

Alguns julgam que é simplesmente a natureza do fogo a causa da nutrição e do crescimento, pois parece ser o único dos 10 corpos [ou elementos] que se alimenta e cresce. Por isso se poderia supor que nas plantas e nos animais é o fogo que opera. Sendo, de qualquer forma, causa concomitante, não é, no entanto, causa em sentido absoluto: essa é antes a alma. O crescimento do fogo dá-se até ao infinito, enquanto existe combustível, mas todas as coisas constituídas pela natureza têm um limite <sup>99</sup> e uma proporção <sup>100</sup> de tamanho e de crescimento. E <estas características> pertencem, de facto, à alma, não ao fogo, e à forma <sup>101</sup>, mais do que à matéria.

Uma vez que a mesma faculdade da alma é nutritiva e reprodutiva, primeiro temos de fazer alguns esclarecimentos a 20 respeito da nutricão, pois ela distingue-se das outras faculdades por esta função. Julga-se, pois, que o alimento do contrário é o contrário, mas nem todos os contrários <são alimento> para todos os contrários; são-no apenas os que não só se geram, como crescem uns a partir dos outros. Ora, muitas coisas se geram a partir umas das outras, mas nem todas são quantidades <sup>102</sup> (por exemplo, o saudável a partir do doente). Mais, 25 aqueles contrários não parecem ser alimento uns para os outros da mesma maneira. Assim, a água é alimento para o fogo, mas o fogo não alimenta a água. O caso parece ser exactamente este no que toca aos corpos simples: <dos contrários,> um é o alimento, o outro o alimentado. Mas coloca-se aqui uma dificuldade. Uns dizem que o semelhante é alimentado — e, tam- 30 bém, que cresce — pela acção do semelhante. Outros, como dissemos, julgam inversamente que é o contrário que alimenta o contrário, por o semelhante não poder ser afectado pelo semelhante, quando o alimento sofre uma mudança: é digerido. Ora a mudança é, em todos os casos, no sentido do contrário

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Πέρας.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Ποσα, ver ποσον.

ou do intermédio. Para mais, o alimento é afectado pelo ente que se alimenta, enquanto esse não é afectado pelo alimento. Acon- tece, de facto, como no caso do carpinteiro, que não é afectado pela matéria, mas esta por aquele. O carpinteiro muda unicamente da inactividade para a actividade. Faz diferença, igualmente, se o alimento é aquilo que se adiciona no fim ou aquilo que se adiciona no princípio. Se são ambos, um não digerido, o outro digerido, será possível falar de «alimento» em ambos os sentidos: enquanto não digerido, o contrário é alimentado pelo contrário; enquanto digerido, o semelhante é alimentado pelo semelhante. Assim, ambas as perspectivas estão, de algum modo, parcialmente correctas e parcialmente incorrectas.

Uma vez que nada se alimenta sem que participe da vida, 10 aquilo que se alimenta será um corpo animado, enquanto animado. O alimento, consequentemente, diz respeito ao ente animado, e não por acidente. O ser para o alimento é, porém, diferente do ser para o que é capaz de fazer crescer 103: assim, em virtude de o ente animado ser uma quantidade, <o alimento> é algo que faz crescer; já em virtude de o ente animado ser este algo e uma substância, <o alimento> é nutrimento. É que ele preserva a substância do ente animado, que existe enquanto 15 se alimentar. Este 104 é o que produz a geração, não do ente que se alimenta, mas sim de um ente que é da mesma qualidade que este — isto porque a substância deste ente já existe, e nada se gera a si mesmo, apenas se preserva. Tal princípio da alma é, consequentemente, uma faculdade que preserva o ente que a possui enquanto tal 105, e o alimento dispõe <a faculdade> a 20 passar ao exercício. Por isso, privado de alimento, o ente não é capaz de existir. Existem, pois, três coisas: o ser que se alimenta, aquilo com que se alimenta e aquilo pelo qual se alimenta. Assim, aquilo pelo qual se alimenta é a alma primária 106, o ser que se alimenta é o corpo que possui alma e aquilo com que se alimenta é o alimento.

E visto ser justo designar tudo a partir do fim a que se destina, e o fim ser o de gerar um ente semelhante <sup>107</sup> a si mes-

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Αὐξητικόν (τό).

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Isto é, o alimento.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Quer dizer, preserva a sua individualidade.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> A alma nutritiva, que é a mínima (Ross, comm. ad loc.).

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Isto é, da mesma qualidade.

mo, a alma primária será aquela que é capaz de gerar um ente 25 da mesma qualidade <que o que a possui>. Mais, «aquilo com que se alimenta» possui dois sentidos, como «aquilo com que se dirige o navio» pode ser tanto a mão como o leme: aquela move e é movida; este apenas é movido. É necessário, pois, que todo o alimento possa ser digerido, e é o calor que opera a digestão. Por isso, todo o ente animado possui calor.

Foi dito então, esquematicamente, o que é a nutrição. É ne- 30 cessário fazer alguns esclarecimentos a seu respeito, mais tarde, em tratados pertinentes <sup>108</sup>.

### 5. As faculdades da alma: A sensibilidade

Precisados estes aspectos, refiramo-nos, em traços gerais, à sensibilidade no seu todo. A percepção sensorial dá-se, pois, quando se é movido e quando se é afectado, como ficou dito <sup>109</sup>; parece, de facto, ser certo tipo de alteração. Dizem também al- <sup>35</sup> guns que o semelhante é afectado pelo semelhante; como é que <sup>417</sup>a isto é ou não possível, dissemo-lo no tratado *Sobre o agir e o ser afectado* <sup>110</sup>. Suscita um problema porque é que não se gera também sensação dos próprios órgãos sensoriais, e porque é que não produzem sensação <sup>111</sup> sem objectos exteriores, embora contenham em si fogo, terra e os outros elementos <sup>112</sup> que são objecto da percepção sensorial, por si mesmos ou por aquilo <sup>5</sup> que os acompanha <sup>113</sup>. Ora, a faculdade perceptiva existe, evidentemente, não em actividade, mas apenas em potência. Por isso, não percepcionamos <continuamente>, como o combustí-

<sup>108</sup> Várias referências existem a um tratado *Peri trophes* ou *Peri auxeseos kai trophes* (vai ser escrito: *GA* V.4, 784b2, *PA* IV.4, 678a19; já existe: *SomnVig*. 3, 456b6, *Mete*. IV.3, 381b13?). Ver Ross, *comm. ad loc*. Pode tratar-se, igualmente, de uma alusão a um tratado, hoje perdido, sobre a alimentação.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Ver I.5, 410a25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Trata-se do par conceptual ποιεῖν/πάσχειν, ou, por outras palavras, dos fenómenos de actividade e passividade. Quanto ao tratado a que se alude, pode ser uma obra que não sobreviveu. Ainda assim, e segundo Tomás Calvo (p. 185, n. 40), o passo é tradicionalmente interpretado como alusão a GC I.7, 323a1 e segs.

<sup>111</sup> Αἴσθησιν ποιείν.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Στοιχεῖα, ver στοιχεῖον.

<sup>113</sup> Τὰ συμβεβηκότα τούτοις. Isto é, pelos seus acidentes.

vel não se consome por si mesmo, sem algo que o faça arder. Se, com efeito, o combustível se consumisse por si mesmo, não necessitaria do fogo existente em acto.

E uma vez que dizemos «percepcionar» em duas acepções 10 — pois dizemos que ouve e vê quer o ser que ouve e vê em potência (ainda que possa estar, eventualmente, a dormir), quer o ser que já o está a fazer —, «percepção» também se poderá dizer em duas acepções: percepção em potência e percepção em actividade. Do mesmo modo se comporta o sensível, existente quer em potência, quer em actividade. Esclareçamos primeiro 15 que, de facto, «ser afectado», «mover-se» e «passar à actividade» são a mesma coisa: é que até o movimento é um certo tipo de actividade, embora incompleta, como dissemos noutra ocasião 114. Ora, tudo é afectado e movido por um agente 115 que está em actividade. Por isso, o que é afectado, é-o, de certa maneira, pelo seu semelhante, e de outra maneira pelo seu 20 dissemelhante, como dissemos <sup>116</sup>: o dissemelhante é afectado e, depois de ter sido afectado, é <sup>117</sup> semelhante.

É preciso esclarecer melhor, igualmente, a potencialidade e o acto, pois temo-nos referido a eles, até agora, sem os matizar <sup>118</sup>. Assim, um ser é sábio, por um lado, no sentido em que poderemos chamar «sábio» a um homem por ser um de entre os sábios e possuir saber. Por outro, chamamos desde logo «sábio» a um homem que domina o saber gramatical. Cada um deles, porém, não é capaz <sup>119</sup> da mesma maneira: um, é em virtude de serem desse tipo <sup>120</sup> o seu género e matéria; o outro, porque é capaz, se quiser, de exercer um saber, desde que não se verifique um impedimento externo. Um terceiro, ainda, exercendo já um saber, ao (re)conhecer <sup>121</sup> que isto é um «A», está

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Ver Ph. III.2, 201b31.

<sup>115</sup> Ποιητικός (τό).

<sup>116</sup> Ver II.4, 416a29-b9.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Isto é, tornou-se semelhante.

 $<sup>^{118}</sup>$  ΄Απλῶς (lit., «de forma simples»). Com Tomás Calvo, p. 186, n. 44.

 $<sup>^{119}</sup>$  Δυνατός é uma forma adjectival relacionada com δύναμις; designa, por isso, o «estado de potência» dos dois homens.

 $<sup>^{120}</sup>$  Isto é, de o seu género (e a sua matéria) ser adequado a que tal suceda.

<sup>121 &#</sup>x27;Επίστασθαι.

a ser um «sábio» em realização plena e em sentido próprio. Os dois primeiros, com efeito, sendo sábios em potência, <tornam- 30 -se sábios em actividade>. Um, porém, fê-lo ao ter sido alterado mediante a aprendizagem e ter mudado, repetidamente, de um estado para o estado contrário 122; o outro, por seu turno, fê-lo ao passar da posse do saber, matemático ou gramatical, 4176 sem o exercer, para o seu exercício.

«Ser afectado» também não é unívoco. Num sentido, é certa destruição pelo seu contrário; noutro, é antes a preservação do que existe em potência pelo que existe em acto e assemelha-se a ele do mesmo modo que a potência se relaciona com o acto. Isto porque aquele que possui o saber passa a 5 exercê-lo <sup>123</sup>, o que ou não é ser alterado (pois trata-se do progresso no sentido de si mesmo e da realização plena), ou é outro tipo de alteração. Não é correcto afirmar, por isso, que o que pensa se altera quando pensa 124, como não se altera o construtor quando constrói. Com efeito, levar um ser do entender e pensar <sup>125</sup> em potência para o acto não consiste em 10 ensinar. É justo, pois, que possua outra designação. O ser que parte da existência potencial, aprendendo e adquirindo ciência pela acção do que existe em acto e que é capaz de ensinar, não se deve afirmar que é afectado, como ficou dito. Caso contrário, teria de haver dois tipos de alteração: a mudança no senti- 15 do de estados passivos 126 privativos 127 e a mudança no sentido de estados activos <sup>128</sup> e da natureza <da coisa> <sup>129</sup>.

A primeira mudança do ser que possui sensibilidade é operada pelo progenitor e, uma vez gerado, possui já — como o que possui uma ciência — o percepcionar. O percepcionar em

 $<sup>^{122}</sup>$  Isto é, tendo «viajado», repetidamente, entre os estados de ignorância e conhecimento.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> De θεωρεῖν. Sigo Tomás Calvo, p. 187.

<sup>124</sup> De φρονεῖν. Adoptamos o tradicional «pensar», salientando que a opção pelo emprego de um termo de significado tão abrangente oculta a dificuldade de definir, em cada ocorrência, o sentido que A. lhe atribui (ser dotado de e sensatez, prudência ou discernimento, compreender, encontrar-se na posse dos seus sentidos, ...).

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> De φρονεῖν.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Διαθέσεις, ver διάθεσις (Tomás Calvo, p. 188).

<sup>127</sup> Στερητικός.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Έξεις, ver ἕξις (Tomás Calvo, p. 188).

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Do ser, ou do sujeito.

actividade <sup>130</sup> considera-se semelhante ao exercício da ciência, <sup>20</sup> embora eles difiram quanto ao facto de as coisas que produzem o exercício da percepção serem externas (o visível e o audível, e bem assim os restantes sensíveis). O que o motiva é a percepção em actividade ser dos particulares, enquanto a ciência é dos universais. Estes estão, de algum modo, na própria alma. Entender depende, por isso, do próprio, de quando tiver vontade, enquanto percepcionar não depende do próprio, pois o sensível tem necessariamente de estar presente. O mesmo sucede no caso das ciências dos sensíveis, e pelo mesmo motivo: é que os sensíveis são particulares e externos.

Mas para esclarecer melhor estes aspectos haverá mais tarde ocasião <sup>131</sup>. Por agora, fique assinalado o seguinte: «ser em potência» não é dito univocamente. Numa acepção, é como se disséssemos que uma criança é capaz <sup>132</sup> de conduzir um exército; na outra, como se disséssemos que um adulto o é — é desta última maneira que se comporta a faculdade perceptiva. E, uma vez que não existe uma designação para a diferença entre os dois casos <sup>133</sup>, e que se distinguiu, a seu respeito, que são diferentes e como são diferentes, temos necessariamente de usar «ser afectado» e «ser alterado» como termos autorizados <sup>134</sup>. Além disso, a faculdade perceptiva é em potência da mesma qualidade que o sensível é já em acto, como dissemos <sup>135</sup>: não é semelhante quando é afectado, mas depois de ter sido afectado torna-se semelhante e é da mesma qualidade que aquele.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Κατ' ἐνέργειαν. Ou o exercício da percepção, o percepcionar.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Ver III.4.

 $<sup>^{132}</sup>$  Δυνατός. Nova ocorrência do adjectivo que designa o «estado de potência».

<sup>133</sup> Isto é, entre as duas maneiras de estar em potência.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Κύρια ὀνόματα. Entendemos, com Ross (p. 234), que A. pretende dizer que os utilizará como termos técnicos.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Ver II.5, 417a18-20.

# 6. As faculdades da alma A sensibilidade: as três acepções do sensível

No que respeita a cada sentido, temos de nos pronunciar primeiro acerca dos sensíveis. «Sensível» diz-se em três acepções: em duas delas dizemos que os percepcionamos por 10 si mesmos, na outra por acidente. Dos dois primeiros sensíveis, um é próprio de cada sentido, enquanto o outro é comum a todos. Chamo «próprio de cada sentido» ao que não pode ser percepcionado por outro sentido e a respeito do qual é impossível errar, como: a visão da cor, a audição do som e o gosto do sabor. O tacto, por sua vez, possui várias diferencas <sup>136</sup>. Cada um dos sentidos discrimina, em todo o caso, este tipo de sensíveis e não se engana a respeito de serem uma cor ou um 15 som. Pode enganar-se, porém, a respeito do que é ou onde está o colorido ou o que soa. Os sensíveis daquele tipo são, portanto, os ditos «próprios de cada sentido». Os comuns, por seu turno, são o movimento, o repouso, o número, a figura <sup>137</sup> e a grandeza <sup>138</sup>. É que estes não são próprios de nenhum sentido, sendo antes comuns a todos. Por exemplo, um movimento é sensível tanto pelo tacto como pela visão. Algo é dito sensível 20 por acidente se percepcionamos, por exemplo, certo objecto branco como sendo o filho de Diares. Tal percepciona-se por acidente porque é aquilo que acompanha 139 o objecto branco o que se percepciona. É também por isso que <o sujeito que percepciona> em nada é afectado pelo percepto 140 enquanto tal. Dos sensíveis por si mesmos, os próprios é que são, em rigor, sensíveis, e é a esses que a essência <sup>141</sup> de cada sentido respon- 25 de por natureza.

 $<sup>^{136}</sup>$  Διαφοραί. Isto é, o tacto percepciona diversas qualidades sensíveis.

 $<sup>^{137}</sup>$  Σχήμα. Está em causa a forma entendida como figura ou contorno exterior.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Μέγεθος.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Συμβέβηκε τοῦτο. Isto é, um seu acidente.

<sup>140</sup> Αἰσθητόν (τό).

<sup>141</sup> Οὐσία.

# 7. As faculdades da alma A sensibilidade: A visão e o seu objecto

O objecto da visão é o visível. Ora, visível é a cor e algo que, sendo embora descritível por palavras, não possui nome (tornar-se-á claro mais à frente a que nos referimos <sup>142</sup>). O visível é a cor, e esta é o que cobre o que é visível por si mesmo (por si mesmo, não por ser visível pela sua definição <sup>143</sup>, mas porque possui em si mesmo a causa <sup>144</sup> de ser visível). Toda a cor é capaz de mover aquilo que é transparente em actividade; nisso consiste a sua natureza. A cor não é visível, por esse motivo, sem luz; pelo contrário, toda a cor de cada coisa é vista à luz. E é por isso que cumpre dizer, em primeiro lugar, o que é a luz.

Existe, então, algo transparente. Chamo «transparente» ao 5 que é visível não por si mesmo, para o dizer numa palavra, mas por causa de uma cor que lhe é alheia. São desta natureza o ar, a água e muitos corpos sólidos. A água e o ar são transparentes não enquanto água e enquanto ar, mas porque existe em ambos uma certa natureza que é a mesma que existe no corpo eterno que está no ponto mais alto do firmamento 145. A luz é, por sua vez, a actividade deste, isto é, do transparente 10 enquanto transparente. Mas naquilo em que o transparente existe em potência, existe também a escuridão. Já a luz é como que a cor do transparente, quando o transparente está em acto pela acção do fogo ou de algo da mesma natureza que o corpo que está no ponto mais alto do firmamento, pois a este pertence uma e a mesma propriedade 146 que àquele. Ficou dito, com efeito, o que são o transparente e a luz: a luz não é fogo, nem, 15 de todo, um corpo, nem uma emanação de algum corpo (já que, assim, seria também algum tipo de corpo); a luz é antes a presença, no transparente, do fogo ou de algo do mesmo tipo,

 $<sup>^{142}</sup>$  A. refere-se aos corpos fosforescentes; ver II.7, 419a1-6 (Ross, comm. ad loc.).

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Αἴτιον.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Ver Ross, *comm. ad loc.*, com remissão para *Cael.* 270b21; Tricot, p. 107, n. 4; Rodier, *comm. ad loc.* 

 $<sup>^{146}</sup>$  Quer dizer, existe uma propriedade comum ao corpo celestial e ao fogo, a luminosidade (Ross, *comm. ad loc.*).

porque não é possível dois corpos estarem ao mesmo tempo no mesmo lugar. Mais, o contrário da luz parece ser a escuridão. Ora a escuridão é a privação, no transparente, de uma disposição <sup>147</sup> desse tipo, de forma que a presença dela <sup>148</sup> é evidentemente a luz. Assim, não está certo Empédocles e qualquer 20 outro que tenha afirmado o seguinte: a luz move-se e estende-se, num dado momento, entre a terra e aquilo que a rodeia, sem que disso nos apercebamos. É que tal perspectiva contraria a clareza do raciocínio e os factos observados. Numa distância pequena, realmente, <o fenómeno> poderia escapar-nos; mas é 25 verdadeiramente excessivo <supor> que nos escaparia na distância que vai do oriente ao ocidente.

O que é capaz de receber a cor é o acromático e o que é capaz de receber o som é o insonoro. Ora, acromático é o transparente, seja o invisível ou o que se vê muito mal, como parece ser o caso do que é escuro. É deste tipo o transparente — não quando é transparente em acto, mas quando é transparente em potência. É que a mesma natureza 149 é por vezes escuridão e por vezes luz. Nem todas as coisas visíveis o são 419a à luz, mas apenas, de cada coisa, a cor que lhe é própria. Algumas coisas não se vêem à luz, produzindo antes sensação na escuridão, como as coisas de aparência fogosa e brilhante (não existe um termo que as designe), por exemplo <certos> cogumelos 150, a carne, e as cabeças, escamas e olhos dos pei- 5 xes. Em nenhum destes casos, de facto, se vê a cor própria; e porque é que eles se vêem, é outro assunto 151. No que a isto respeita, fica claro, agora, que o que se vê à luz é a cor; por

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Trata-se da disposição que produz a presença do fogo (ver Tricot, p. 108, n. 6).

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> «Dela» diz respeito a «uma tal disposição», relação gramaticalmente não óbvia no texto de A., mas assim interpretada por Ross (p. 240) e Tricot (p. 108, n. 6).

 $<sup>^{149}</sup>$  Φύσις. Refere-se ao transparente. Quer dizer, «darkness and light are simply different states of the same thing» (Ross, comm. ad loc.).

<sup>150</sup> Existem espécies de cogumelos que são, de facto, fosforescentes. Rodier (comm. ad loc.) dá como exemplo o agaricus olearius.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Trata-se, novamente, dos corpos fosforescentes. De acordo com Ross (*comm. ad loc.*), a fosforescência é referida em *Sens.* 2, 437b5-7, mas A. não explica, em obra alguma, o que a motiva. Ver *supra*, II.7, 418a27-28.

isso, a cor não se vê sem luz. E isto é o ser para a cor: é ser capaz de mover o transparente em actividade; e o acto do transparente, por seu turno, é a luz. Uma clara prova disto é que se se colocar um objecto colorido sobre o olho, ele não será visto. É, antes, a cor que move o transparente — por exemplo, 15 o ar —, e este, sendo contínuo, move o órgão sensorial. Não se pronuncia correctamente Demócrito, ao considerar que, se o que está no meio <sup>152</sup> estivesse vazio, se veria claramente até uma formiga no céu. Ora isso é impossível. O ver acontece, de facto, quando o órgão sensorial sofre alguma afecção — e é impossível, evidentemente, que tal afecção seja produzida por acção da cor vista. Resta, nesse caso, que a afecção seja produ-20 zida pelo intermediário, pelo que tem de existir necessariamente um intermediário. Assim, se de facto estivesse vazio o espaço entre eles, não se veria claramente — ou melhor, nada se veria, de todo.

Já foi dito, com efeito, o motivo pelo qual é necessário que a cor seja vista à luz. O fogo, por sua vez, vê-se em ambos os casos, na escuridão e à luz, e isto necessariamente, porque é por acção deste que o transparente se torna transparente. 25 O mesmo raciocínio se aplica ao som e ao cheiro, pois nenhum deles produz a sensação quando está em contacto com o órgão sensorial. O intermediário é, antes, movido pelo cheiro e pelo som, e cada órgão sensorial, por sua vez, é movido pelo intermediário. Se se colocar, no entanto, o que soa ou o que exala cheiro sobre o órgão sensorial, não se produzirá qualquer sen-30 sação. O mesmo é válido para o tacto e para o paladar, embora não pareça; mais à frente tornar-se-á claro porque é que assim é <sup>153</sup>. Ora, o intermediário dos sons é o ar, o do cheiro não possui nome. Existe, pois, certa afecção comum ao ar e à água, presente em ambos, e que é para o cheiro o que o trans-35 parente é para a cor. Até os animais aquáticos, de facto, pare-419b cem possuir o sentido do olfacto. O homem, no entanto, e todos os animais terrestres que respiram, não podem cheirar sem estar a respirar. A razão de ser destes factos será também exposta posteriormente <sup>154</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Μεταξύ (τό). Isto é, o que está entre o órgão sensorial e o objecto.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Ver II.11, 422b34-423a13, e II.11, 423b1-26.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Ver II.9, 421b13-422a6.

# 8. As faculdades da alma A sensibilidade: A audição e o seu objecto; a voz

Passemos agora a explicar, em primeiro lugar, o som e a audição. Existem dois tipos de som: um em actividade, o outro 5 em potência. Dizemos que algumas coisas não possuem som, como a esponja e a lã, e que outras o possuem, como o bronze e todos os objectos sólidos e lisos. É que estes últimos são capazes de soar, isto é, são capazes de produzir som em actividade no que está entre eles mesmos e o ouvido. O som em actividade é sempre de alguma coisa, contra alguma coisa e em 10 alguma coisa, pois o que o produz é um golpe. Por esse motivo, também é impossível que se gere som quando existe apenas uma coisa: é que são diferentes o objecto atingido e o que atinge. O objecto que soa, assim, soa contra alguma coisa. Ora o golpe não acontece sem haver uma deslocação. Mais, como dissemos, o som não consiste no choque entre quaisquer coisas: a lã não produz qualquer som se sofrer um golpe, mas tal 15 acontece no caso do bronze e dos objectos lisos e ocos. O bronze, porque é liso, e os objectos ocos, por causa da repercussão <sup>155</sup>, produzem muitos golpes após o primeiro, sendo aquilo que foi posto em movimento 156 incapaz de escapar. Além disso, ouve-se no ar e na água (embora pior). O factor determinante na produção do som não é, no entanto, nem o ar, nem a água: é preciso que ocorra um golpe entre objectos sólidos e com o ar. Tal acontece quando o ar, depois de ter sofrido um 20 golpe, resiste e não se dispersa. Por isso é que o ar soa, se sofrer um golpe com rapidez e veemência. O movimento daquele que bate, portanto, tem de ser necessariamente mais rápido do que a dispersão do ar, como se atingíssemos um monte ou um remoinho de areia enquanto se desloca com rapidez. O eco, por sua vez, sucede quando, tornando-se o ar 25 compacto <sup>157</sup> por causa da cavidade que o limita e impede de se dispersar, ele é repelido, como uma bola. É provável, pois, que suceda sempre eco, embora nem sempre seja distinto. Acontece, então, ao som o mesmo que à luz: ora a luz reflecte-

<sup>155 &#</sup>x27;Ανάκλασις.

<sup>156</sup> Isto é, neste caso, o ar.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Έν, ver εἷς.

-se sempre, ou não haveria luz em todo o lado, e sim escuri30 dão fora da zona alumiada pelo sol. Mas ela não se reflecte sempre da maneira como é reflectida pela água, pelo bronze ou por qualquer outro objecto liso, isto é, de forma a produzir uma sombra, fenómeno pelo qual definimos a luz. Afirma-se, correctamente, que o vazio é o factor determinante do ouvir. Pensa-se, pois, que o ar é um vazio, e é este que produz o ouvir quando, contínuo e compacto, é movido. Mas, dado o ar ser friável <sup>158</sup>, isso não acontece senão quando é liso o objecto que sofre o golpe. É que neste caso o ar torna-se compacto <sup>159</sup> simultaneamente por causa da superfície, pois é compacta <sup>160</sup> a de um objecto liso.

Aquilo que é capaz de produzir som é, efectivamente, aquilo que é capaz de mover o ar, compacto 161 pela sua continuidade, até ao ouvido. E o ar, por sua vez, está congenitamente unido ao ouvido. Por este estar mergulhado no ar, quando 5 o ar exterior se encontra em movimento, o ar interior move-se. Por isso é que o animal não ouve por todas as partes do corpo e o ar não o penetra por todo o lado: não é em todo o lado que a parte que há-de mover-se e que emite som possui ar. O ar em si mesmo, com efeito, é insonoro, por se dispersar facilmente; já quando é impedido de se dispersar, o seu movimento é um som. O ar existente nos ouvidos, porém, está 10 vedado de forma a não se mover <sup>162</sup>, para percepcionar apuradamente todas as diferenças do movimento. É por isso que também ouvimos na água, porque ela não penetra o ar congenitamente unido ao ouvido; nem seguer penetra a orelha, por causa das suas espirais 163. Não ouvimos, quando isto acontece, como não ouvimos no caso de uma doença afectar a membrana 164, tal como, por exemplo, <quando alguma afecta> a

 $<sup>^{158}</sup>$  Ψαφυρός. Trata-se de um termo de difícil tradução, que designa o carácter «frangível» do ar, que se dispersa e «fragmenta» (ver Tricot, p. 115, n. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Εἷς.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> "Εν, ver εἷς.

<sup>161</sup> Elc.

 $<sup>^{162}</sup>$  Não para que esteja completamente imóvel. Para uma discussão do problema, ver Rodier, *comm. ad loc.* 

 $<sup>^{163}</sup>$  Trata-se da parte do ouvido a que se dá o nome de «labirinto».

<sup>164</sup> Μῆνιγξ. Trata-se da membrana do tímpano (Ross, comm. ad loc.).

pele que cobre a pupila <sup>165</sup>. O facto de o ouvido ressoar permanentemente, como um corno, é um indício de que se ouve <sup>15</sup> ou não. É que o ar existente nos ouvidos está sempre a moverse com um movimento que lhe é próprio; já o som é alheio <ao ouvido>, não lhe é próprio. E por isto dizem que ouvimos por meio do vazio e que este ressoa: ouvimos, com efeito, por meio de algo <sup>166</sup> que contém ar, e este está vedado.

E qual dos dois soa, o objecto que atinge ou o objecto atin- 20 gido? Ou ambos, mas de forma diferente? O som é, pois, o movimento daquilo que é capaz de mover-se da mesma maneira que os objectos que ressaltam das superfícies lisas quando os atingimos. De facto, nem todo o objecto que atinge e é atingido, como dissemos <sup>167</sup>, soa (por exemplo, no caso de uma agulha bater noutra). O objecto atingido, com efeito, tem de 25 possuir uma superfície uniforme, de forma a que o ar, coeso <sup>168</sup>, salte e vibre <sup>169</sup>.

As diferenças entre as coisas que soam manifestam-se claramente no som em actividade. É que, como sem luz não se vê as cores, sem som não se pode distinguir o agudo e o grave. Estes termos dizem-se por metáfora dos tangíveis: o agudo 30 move muito o sentido em pouco tempo, ao passo que o grave o move pouco em muito tempo. Não que, na verdade, o agudo seja rápido e o grave lento; antes o movimento é desse tipo por causa da rapidez, num caso, e da lentidão, no outro. Tal parece ser análogo ao que o agudo e o rombo são para o tacto: 420b o agudo como que fere, enquanto o rombo como que empurra, por um mover em pouco tempo, o outro em muito; por consequência, um é rápido e o outro, acidentalmente, lento. No que respeita ao som, fiquemo-nos por aqui.

A voz é certo som de um ser animado <sup>170</sup>, porque nenhum dos inanimados dispõe de voz. Apenas por analogia se diz que estes usam a voz <sup>171</sup>, como por exemplo a flauta, a lira e todos

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Trata-se da córnea (Ross, *comm. ad loc.*; Rodier, *comm. ad loc.*; Tricot, p. 117, n. 1).

<sup>166</sup> Isto é, de um órgão.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Ver II.8, 419b6 e 419b14.

<sup>168</sup> Isto é, formando como que uma massa una, compacta.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Sigo Tomás Calvo (p. 197) e Tricot (p. 118).

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Isto é, que possui alma.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Φωνεῖν.

os outros seres inanimados que dispõem de altura, duração e articulação <sup>172</sup>, pois a voz parece possuí-las. Muitos animais não 10 possuem voz, como os animais não sanguíneos e, de entre os sanguíneos, os peixes. E faz sentido que assim seja, se de facto o som é um certo movimento do ar. Já os peixes que se diz possuírem voz, como os existentes no Aqueloo <sup>173</sup>, produzem <apenas> um som com as brânquias <sup>174</sup> ou com outra parte do mesmo tipo. A voz, pelo contrário, é o som de um animal, mas não produzido por uma qualquer parte <do corpo>. Ora, como tudo soa <apenas> quando alguma coisa atinge outra coisa e 15 em alguma coisa, sendo esta última o ar, faz sentido que disponham de voz apenas os animais que inalam o ar. A natureza, assim, utiliza o ar inalado em duas funções, assim como utiliza a língua para o paladar e para a linguagem articulada <sup>175</sup>, dos quais o paladar é indispensável (e por isso está presente na maioria dos animais), enquanto a comunicação tem 20 por finalidade o bem-estar. Do mesmo modo, a natureza utiliza o ar, por um lado, para manter a temperatura interior, enquanto coisa necessária (será explicado noutro local porquê) e, por outro, para a voz, para proporcionar bem-estar. O órgão para a respiração, por sua vez, é a laringe <sup>176</sup>, que existe por causa de uma outra parte, o pulmão. É por causa desta parte que os 25 animais terrestres possuem uma temperatura superior à dos outros animais. A região que mais precisa da respiração é a que fica em torno do coração <sup>177</sup>. Por isso, é necessário que o ar, ao ser respirado, entre. De forma que o golpe do ar inalado, pela acção da alma existente em tais partes <do corpo>, contra a

<sup>172 &#</sup>x27;Απότασις, μέλος, διάλεκτος.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Nome de vários rios. Ver HA IV.9, 535b.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Ou guelras.

<sup>175</sup> Διάλεκτον.

<sup>176</sup> Tricot esclarece o problema: «φάρυγξ désigne, non pas le φάρυγξ, mais le λάρυγξ. C'est seulement Galien qui a distingué le λάρυγξ (qu'il nomme λάρυγξ) et le φάρυγξ (οἰσοφάγος). Comme le remarque Trendel., 321, difficile est apud Aristotelem φάρυγγα ab ἀρτηρία (la traquée-artère) accurate discernere: la confusion est manifeste dans tout ce qui suit» (p. 120, n. 6). Rodier (comm. ad loc.) pronuncia-se no mesmo sentido e remete para HA IX.4, 535a32.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Sigo a interpretação de Ross (comm. ad loc.).

chamada «traqueia» <sup>178</sup> é a voz. É que nem todo o som de um animal é voz, como dissemos (é possível, pois, emitir som com <sup>30</sup> a língua ou ao tossir). É necessário, então, que seja um ser animado <sup>179</sup> o que golpeia, e que tal suceda juntamente com alguma representação <sup>180</sup>. É que a voz é certo som com significado, não apenas <0 som> do ar inalado, como a tosse: a voz <sup>421a</sup> é antes o choque deste ar <sup>181</sup> com o existente na traqueia e contra ela. É disso prova o facto de não conseguirmos emitir voz quando estamos a inspirar ou a expirar, mas o fazermos quando retemos a respiração. É que, quando se retém a respiração, imprime-se movimento com este ar. É evidente, de igual modo, porque é que os peixes não possuem voz: eles não possuem laringe. Os peixes não possuem tal parte porque não inalam o <sup>5</sup> ar, nem respiram. Porque é que isto assim é, é outro assunto <sup>182</sup>.

## 9. As faculdades da alma A sensibilidade: O olfacto e o seu objecto

No que respeita ao cheiro e ao que pode ser cheirado, é menos fácil defini-los do que os <sentidos> já referidos, pois não é tão clara a natureza do cheiro como é a do som ou da cor. O motivo é que não possuímos este sentido apurado, mas em grau inferior ao de muitos animais. É que o homem per- 10 cepciona o cheiro rudemente, não percepcionando nenhum dos objectos que podem ser cheirados sem que sejam desagradáveis ou agradáveis; e tal significa que o órgão sensorial não é apurado. Faz sentido que os animais de olhos secos <sup>183</sup> também percepcionem as cores assim, e que para eles não sejam distintas as diferenças entre as cores, exceptuando o facto de 15

<sup>178</sup> Segundo Rodier, «ἀρτηρία désignerait donc la trachée et c'est, en effet, le sens que paraissent indiquer d'autres passages d'Aristote, qui, du reste, ne semble pas avoir bien nettement distingué l'ἀρτηρία du φάρυγξ» (comm. ad loc., com remissão para HA I.12, 493a5, PA III.3, 664a17, e HA I.11, 492b25).

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Isto é, possua alma.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Φαντασία (Tomás Calvo, p. 199; Tricot, p. 121).

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Ou seja, do ar inspirado.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Ver PA III.6, 669a2-5.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Σκληρόφθαλμα (τά).

lhes causarem ou não medo. É assim que se comporta o género humano relativamente aos cheiros.

Tal sentido parece análogo ao paladar, e as espécies <sup>184</sup> dos sabores às do cheiro. Temos, contudo, o paladar mais apurado, por este ser uma forma de tacto, o sentido mais apurado que o homem possui. Nos outros sentidos, com efeito, é ultrapassado por muitos animais; no que respeita ao tacto, porém, possui, diferentemente, maior apuro do que a maioria dos animais. E por isso é o mais inteligente <sup>185</sup>. Uma prova disto é o facto de, no género humano, ser-se dotado de inteligência, ou não, depender deste órgão sensorial e de nenhum outro: os homens de carne dura são pouco dotados de inteligência, ao passo que os homens de carne mole são bem dotados <sup>186</sup>.

Tal como o sabor é doce ou amargo, os cheiros também o são. Umas coisas possuem um cheiro e um sabor semelhantes — refiro-me, por exemplo, a um cheiro e um sabor doces —, outras cheiro e sabor contrários. Então o cheiro é, similarmente, 30 acre, áspero, ácido e gorduroso <sup>187</sup>. Como dissemos, no entanto, por os cheiros não serem tão claramente distintos como os sabo-421b res, destes retiraram eles os seus nomes, dada a semelhança dos seus objectos. Assim, o cheiro doce é o do açafrão e do mel, o cheiro amargo é o do tomilho e de outras coisas do mesmo tipo; e o mesmo acontece nos outros casos 188. Ora, do mesmo modo que a audição e cada um dos sentidos dizem respeito ao audí-5 vel e ao inaudível, e ao visível e ao invisível, o olfacto diz respeito ao que pode ser cheirado e ao que não pode ser cheirado. O que não pode ser cheirado é o que não é, de todo, capaz de possuir cheiro e o que possui um cheiro pouco intenso e fraco. Do mesmo modo se usa «insípido».

O olfacto também actua mediante um intermediário, como 10 o ar ou a água. Até os animais aquáticos, com efeito, parecem

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Εἴδη, ver εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Φρονιμώτατον (trata-se do superlativo de superioridade de φρόνιμος).

 $<sup>^{186}</sup>$  Διάνοια, que traduzimos excepcionalmente por «inteligência», por exigência do contexto.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Os termos gregos que designam as qualidades dos cheiros são, por ordem: δριμύ, αὐστηρόν, ὀξύ, λιπαρόν.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Isto é, no caso dos outros cheiros.

percepcionar o cheiro, sejam ou não sanguíneos, tal como os animais que vivem no ar. É que alguns deles vêm de longe, guiados pelo cheiro, ao encontro do alimento. Surge-nos, por isso, uma dificuldade, se todos os seres sentem o cheiro da mesma maneira, embora o homem cheire apenas ao respirar. O homem <cheira>, de facto, quando está a respirar, mas não cheira quando expira ou sustém a respiração. Isto é assim, es- 15 teja o objecto distante ou próximo, nem que seja colocado em contacto com a parte de dentro do nariz. Mais, é comum a todos os seres o facto de um objecto colocado sobre o órgão sensorial não ser perceptível, sendo embora algo próprio dos homens não percepcionar sem respirar. Isto torna-se claro quando fazemos experiências. Os animais não sanguíneos, consequentemente, como não respiram, poderiam possuir algum 20 outro sentido, além dos já referidos. Mas isso é impossível, se de facto percepcionam o cheiro. É que o sentido do que pode ser cheirado, seja ele desagradável ou agradável, é o olfacto. Além disso, os animais em causa são, manifestamente, destruídos pelos cheiros fortes que destroem o homem (por exemplo, o betume, o enxofre e outros deste tipo). É necessário, com efei- 25 to, que percepcionem o cheiro, mas não ao respirarem. Ora este órgão sensorial parece diferir, nos homens, do dos outros animais, como os olhos humanos diferem dos dos animais de olhos secos. Assim, os primeiros possuem uma protecção, como uma cobertura <sup>189</sup>, as pálpebras, e não vêem sem as mover e subir. Já os animais de olhos secos não possuem nada deste 30 tipo, vendo directamente o que se passa no transparente. Do mesmo modo, em alguns animais o órgão olfactivo também está a descoberto, como está o olho, enquanto outros, os que 422a inalam o ar, dispõem de uma cobertura. Esta é recolhida quando respiram, devido à dilatação das veias e dos poros. E é por isso que os animais que respiram não sentem o cheiro no elemento húmido: têm necessariamente de ter respirado para cheirar, e não conseguem fazer isso no elemento húmido. O chei- 5 ro, assim, diz respeito ao que é seco, como o sabor ao que é húmido e o órgão olfactivo é, em potência, deste tipo 190.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Trata-se do envelope.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Isto é, seco.

# As faculdades da alma A sensibilidade: O paladar e o seu objecto

O que pode ser saboreado 191 é um certo tipo de tangível. Esse é o motivo pelo qual não é perceptível mediante um intermediário que seja um outro corpo 192; é que isto nem no caso 10 do tacto sucede. Mais, o corpo no qual o sabor existe — o que pode ser saboreado —, reside no húmido, como sua matéria <sup>193</sup>; e o húmido é algo tangível. Por esse motivo, se vivêssemos na água, percepcionaríamos uma coisa doce que para lá fosse deitada. Só que não teríamos tal sensação mediante o intermediário, mas sim por a coisa doce se misturar com a água, como no caso de uma bebida. Já a cor não se vê assim, isto é, por se 15 misturar, nem por emanações <sup>194</sup>. Neste caso <sup>195</sup> não existe, efectivamente, qualquer intermediário: do mesmo modo que o visível é a cor, assim o que pode ser saboreado é o sabor. Ora, nada produz sensação do sabor sem humidade, possuindo, antes, humidade em actividade ou em potência. É como, por exemplo, o salgado, que se dissolve e decompõe facilmente em contacto com a língua. Então, a visão diz respeito ao visível e 20 ao invisível (pois a escuridão é invisível, mas a visão também a distingue), e ainda ao que é excessivamente brilhante (e também isto é invisível, embora de uma forma diferente da da escuridão). E, similarmente, a audição diz respeito ao som e ao silêncio (destes, sendo um audível e o outro inaudível), e ao 25 som demasiado forte do mesmo modo que a visão respeita ao brilho (como o som fraco é inaudível, de alguma maneira também o é o som demasiado forte e o violento). Ora «invisível» é dito quer em sentido absoluto (como se diz, noutros casos, «impossível»), quer no caso de uma coisa que, embora possua naturalmente visibilidade, não a tenha ou a tenha debilmente (como um animal que não tem pés e um fruto sem caroço). E é também assim, na verdade, que o paladar diz respeito ao 30 que pode e ao que não pode ser saboreado, sendo este o que

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Γευστόν (τό). Isto é, que pode ser objecto do sentido do gosto ou paladar.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Quer dizer, um ente diferente de si mesmo.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> A matéria do objecto do gosto é o húmido (Tricot, p. 127, n. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> 'Απόρροιαι (pl. de ἀπόρροια).

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Ou seja, no caso do sabor.

tem um sabor leve ou fraco, ou um sabor que destrói o paladar. A origem <desta distinção> parece ser o bebível e o não bebível, pois de ambos existe certo paladar, mas o do último é mau e destrói [o paladar], enquanto o do primeiro é conforme à sua natureza. Assim, o que é bebível é comum ao tacto e ao paladar.

Como o que pode ser saboreado é húmido, o órgão senso- 422b rial que lhe corresponde não pode, necessariamente, nem ser húmido em acto, nem incapaz de se humidificar. O paladar é, pois, de alguma forma, afectado por aquilo que pode ser saboreado enquanto tal. O órgão do paladar tem necessariamente de humidificar-se, tendo a capacidade de se humidificar pre- 5 servando-se <sup>196</sup>, não sendo embora húmido <em acto>. Uma prova disto é o facto de a língua não percepcionar nem quando está seca, nem quando está excessivamente húmida. Neste caso, dá-se o contacto com a humidade que estava inicialmente <na língua>, como quando, depois de se ter provado um sabor forte, se prova outro. O mesmo acontece aos doentes: tudo lhes parece amargo, por percepcionarem com a língua 10 coberta por uma humidade amarga.

As espécies <sup>197</sup> dos sabores, como no caso das cores, são os contrários simples, isto é, o doce e o amargo, derivando de um o gorduroso, do outro o salgado. Entre eles existem o acre, o áspero, o azedo e o ácido <sup>198</sup>. Parecem ser aproximadamente estas as diferenças dos sabores. A faculdade gustativa é, portanto, potencialmente desse tipo <sup>199</sup>, ao passo que aquilo que o <sup>15</sup> torna desse tipo em acto é o que pode ser saboreado.

# 11. As faculdades da alma A sensibilidade: O tacto e o seu objecto

A respeito do tangível pode dizer-se o mesmo que a respeito do tacto: se o tacto, com efeito, não é unicamente um sentido mas vários, é necessário que os sensíveis tangíveis tam-

 $<sup>^{196}</sup>$  Lit., «o primeiro húmido», que se refere à humidade da língua. Sigo Tomás Calvo, p. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Εἴδη, ver εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Δριμύ, αὐστηρόν, στρυφνόν, ὀξύ.

 $<sup>^{199}</sup>$  Isto é, aquilo que é capaz de saborear (τὸ γευστικόν) é, em potência, doce, amargo, etc.

bém sejam vários. Aqui coloca-se uma dificuldade: se se trata 20 de diversos sentidos ou apenas de um; e qual é o órgão sensorial do tacto, se é a carne e, nos outros seres, algo análogo ou não, sendo esta antes um intermediário e o órgão sensorial primário uma outra coisa interna. Ora, todo o sentido parece respeitar a um único par de contrários 200, como a visão ao branco e ao preto, a audição ao agudo e ao grave, e o paladar ao amar-25 go e ao doce. No tangível, por seu turno, estão presentes várias contrariedades: quente e frio, seco e húmido, duro e mole <sup>201</sup>, e outros deste tipo. Existe, porém, uma solução parcial para tal dificuldade, o facto de para os outros sentidos existirem também diversos pares de contrários. Por exemplo, na voz: não existe 30 apenas o grave e o agudo, mas também o alto e o baixo <sup>202</sup>, a suavidade e a aspereza <sup>203</sup> da voz, e outros deste tipo. No que respeita à cor, existem igualmente outras diferenças daquele tipo. Ainda assim, não é totalmente claro qual é o objecto único subjacente, que é para o tacto o que o som é para o ouvido.

Se o órgão sensorial é ou não interno, sendo neste caso directamente a carne, não parece constituir prova disso o facto de a sensação suceder ao mesmo tempo que tocamos. Até nas presentes circunstâncias, com efeito, se se cobrisse a carne com alguma coisa, fazendo como que uma membrana, esta, logo que o contacto se desse, transmitiria a sensação da mesma maneira. Isto quando, evidentemente, o órgão sensorial não reside na tal membrana. Se a membrana estivesse congenitamente unida à carne, a sensação chegaria ainda mais depressa. Por isso, tal parte do corpo <sup>204</sup> parece comportar-se como se um invólucro de ar nos envolvesse, congenitamente unido a nós <sup>205</sup>: julgaríamos, pois, percepcionar som, cor e odor mediante um único

<sup>200 &#</sup>x27;Εναντίωσις.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Σκληρός/μαλακός.

 $<sup>^{202}</sup>$  Μέγεθος/μικρότης.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Λειότης/τραχύτης.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Isto é, a carne.

<sup>205</sup> Ross (comm. ad loc.) é esclarecedor: «He seeks to elucidate the function of flesh (τὸ τοιοῦτον μόριον τοῦ σώματος) in the sense of touch. If we had been constantly enveloped by a sphere of air which was organically attached to us (περιεπεφύκει) — if, in fact, this had been the outermost part of our organism — we should have supposed that it was the single organ by which we perceive colour, sound and scent.»

órgão e serem algum único sentido a visão, a audição e o olfacto. Nas presentes circunstâncias, porém, dado que os meios 10 através dos quais os movimentos se geram estão separados, é evidente que os referidos órgãos sensoriais são diferentes uns dos outros. No caso do tacto, pelo contrário, isto não é claro, pois um corpo animado não pode ser composto <unicamente> de ar ou água; é necessário que haja algo sólido. Resta, na verdade, que o corpo seja uma mistura destes elementos <sup>206</sup> com a terra, como a carne e o que lhe é semelhante tendem a ser. Assim, o corpo tem necessariamente de ser o intermediário do 15 tacto, naturalmente unido 207 a ele, através do qual as várias sensações se geram. Que as sensações são várias, mostra-o claramente o tacto no caso da língua: a língua percepciona todos os tangíveis com a mesma parte 208 com que percepciona o sabor. Se, com efeito, a restante carne percepcionasse também o sabor, o paladar e o tacto pareceriam ser um e o mesmo sen- 20 tido. Mas são dois, na realidade, por não se converterem um no outro <sup>209</sup>.

Poder-se-ia, então, colocar o seguinte problema: se todo o corpo tem profundidade (isto é, a terceira dimensão), por um lado, estando certo corpo entre dois corpos, não é possível que estes dois se toquem; por outro, nem o húmido, nem o molhado <sup>210</sup> existem sem um corpo; é necessário, antes, que sejam ou <sup>25</sup> possuam água. Mais, os corpos que se tocam dentro de água, como as suas extremidades <sup>211</sup> não estão secas, têm necessariamente água entre eles, a água que cobre as extremidades. E se isto é verdadeiro, é impossível que os objectos se toquem um ao outro na água e, do mesmo modo, no ar, já que o ar se relaciona com os objectos nele existentes como a água com os <sup>30</sup> nela existentes. Isto escapa-nos, pois, especialmente a nós, como aos animais aquáticos escapa o facto de um objecto molhado <sup>423</sup>b tocar outro objecto molhado. E, assim, a percepção dá-se da mes-

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Ou seja, ar e água.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Προσπεφυκός.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Isto é, com o mesmo órgão.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> 'Αντιστρέφειν.

 $<sup>^{210}</sup>$  Διερόν, «that which is wet on the surface» (Ross, comm. ad loc., com base em GC II.2, 330a16).

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> As extremidades designam, aqui, a superfície exterior dos objectos.

ma maneira para todas as coisas, ou a objectos diferentes correspondem diferentes maneiras de percepcionar? Isso é o que se julga, usualmente: que o paladar e o tacto actuam ao haver contacto, enquanto os outros sentidos actuam à distância. Mas esta perspectiva não está correcta — pelo contrário, percepcio-5 namos até o duro e o mole mediante outras coisas, tal como o sonoro, o visível e o que pode ser cheirado; só que os últimos percepcionamos à distância, os primeiros perto. Por isso o intermediário nos passa despercebido. Percepcionamos tudo, efectivamente, através de um meio, embora nestes casos 212 não nos apercebamos disso. E mais: como dissemos anteriormente, se percepcionássemos todos os tangíveis através de uma membra-10 na <sup>213</sup> sem darmos conta de que esta deles nos separaria, estaríamos como estamos agora na água e no ar. Isto porque julgamos, nestas circunstâncias, que tocamos as próprias coisas e que nada existe de permeio. O tangível difere, contudo, dos objectos visíveis e dos sonoros, pois percepcionamos estes últimos pelo facto de o intermediário agir de alguma maneira 214 sobre nós, enquanto não percepcionamos os tangíveis pela ac-15 cão de nenhum intermediário, mas sim em simultâneo com ele. É como um homem atingido através do seu escudo: o escudo não lhe bateu depois de ter sido atingido, foram ambos atingidos em simultâneo quando tal sucedeu. De uma forma geral, então, a carne e a língua parecem relacionar-se com o órgão sensorial como o ar e a água se relacionam com <o órgão da> 20 visão, da audição e do olfacto. Nem num caso, nem no outro a sensação se daria pelo contacto <do objecto> com o órgão sensorial, como se se colocasse certo objecto branco sobre a superfície exterior do olho. É manifesto, por isso, que aquilo que é capaz de percepcionar o tangível está no interior 215. Deste modo é que acontecerá o mesmo que aos outros sentidos: não 25 percepcionamos os objectos colocados sobre o órgão sensorial, enquanto já percepcionamos os colocados sobre a carne. A carne é, assim, o intermediário do tacto.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Os casos do tacto e do paladar.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Υμήν.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Ποιείν τι (lit., «fazer algo»).

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Está na região do coração (ver II.11, 423a15).

Tangíveis são, então, as diferenças <sup>216</sup> do corpo enquanto corpo. Refiro-me às diferenças que definem os elementos — o quente e o frio, o seco e o húmido —, sobre as quais discorremos anteriormente, no Tratado Sobre os Elementos 217. Ora, o órgão sensorial relativo àquelas é o do tacto, isto é, aquilo em 30 que reside, primeiramente, o sentido chamado «tacto», e esta parte é, em potência, daquele tipo <sup>218</sup>. Percepcionar é, pois, <sup>424a</sup> sofrer certa afecção; de forma que aquilo que age <sup>219</sup> torna o que existe em potência igual a si mesmo em actividade, e do mesmo tipo. Não percepcionamos, por esse motivo, um objecto que é tão quente e frio ou duro e mole <como o órgão>, mas antes os seus excessos. Assim, o sentido é, nos sensíveis, como que um meio entre os contrários <sup>220</sup>. É por isto que ele 5 discrimina os sensíveis: o elemento que serve de meio é capaz de discriminar, pois transforma-se, por referência a cada extremo, no extremo contrário. E como aquilo que se dispõe a percepcionar o branco e o preto não pode ser, necessariamente, nenhum dos dois em actividade, mas ambos em potência (e o mesmo no caso dos outros sentidos também), igualmente no caso do tacto não pode ser nem quente, nem frio. Além disso, 10 tal como a visão diz respeito, de alguma forma, ao visível e ao invisível, e similarmente os restantes sentidos em relação aos contrários, o tacto diz respeito, da mesma maneira, ao tangível e ao intangível. É intangível, então, o que possui em fraco grau uma diferença característica das coisas tangíveis — como acontece ao ar —, e ainda os excessos dos tangíveis, como os corpos destrutivos <sup>221</sup>.

A respeito de cada um dos sentidos pronunciámo-nos em traços gerais.

 $<sup>^{216}</sup>$  Διαφοραί, ver διαφορά. Trata-se das qualidades distintivas (Ross, comm. ad loc.).

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Ver GC II.2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Isto é, quente, fria, seca, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Ποιοῦν (ver ποιεῖν).

<sup>220</sup> Έναντίωσις.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Isto é, os objectos que destroem os sentidos.

# 12. As faculdades da alma A sensibilidade em geral: o sentido

Sobre a sensibilidade <sup>222</sup> em geral é preciso perceber que o sentido é aquilo que é capaz de receber <sup>223</sup> as formas <sup>224</sup> sensíveis sem a matéria, como, por exemplo, a cera recebe a impres-20 são <sup>225</sup> de um anel sem o ferro e o ouro. A cera, com efeito, recebe a impressão do ferro ou do ouro, mas não enquanto ouro ou ferro. Ora, é da mesma maneira que o sentido é afectado por cada objecto que possua cor, sabor ou som — não enquanto cada um dos objectos individualmente é dito, mas enquanto dotado de certa qualidade, e de acordo com a proporção <sup>226</sup>. O órgão sensorial primário <sup>227</sup> é, então, aquilo em que reside uma faculdade desse tipo. < O órgão sensorial e a facul-25 dade> são, de facto, o mesmo, mas o seu ser é diferente — caso contrário, o ente que percepciona deveria ser uma certa grandeza, quando nem o ser da faculdade perceptiva, nem o sentido o são. Estes são, antes, certa proporção <sup>228</sup> e faculdade daquele que percepciona <sup>229</sup>. Fica claro, a partir destes aspectos, porque é que os excessos dos perceptos <sup>230</sup> destroem, a dada 30 altura, os órgãos sensoriais. Na verdade, caso o movimento do

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Αἴσθησις. Ver Mesquita, p. 516, n. 96.

 $<sup>^{223}</sup>$  Δεκτικόν: aquilo que é capaz de receber.

 $<sup>^{224}</sup>$  Εἴδη, ver εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Σημεῖον.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Λόγος. Na interpretação que seguimos, designa a proporção segundo a qual o objecto se relaciona com o sentido. Trata-se de um sintagma de tradução difícil e polémica neste contexto. Segundo Ross, «In this difficult passage the main difficulty is that of discovering the exact meaning of λόγος [...] and here λόγος seems to mean a relation in which such a creature stands to the things it perceives» (p. 265). Já na opinião de Rodier (comm. ad loc.), «il est plus probable que κατὰ τὸν λόγον signifie 'dans sa forme' (ἡ οὐσία ἡ κατὰ τὸν λόγον)». Tomás Calvo interpreta a expressão como designando «a forma» (p. 211).

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Αἰσθητήριον πρῶτον. Ver II.11, 422b22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Ἐκείνου, «daquele». Tricot (p. 140) entende que a referência é ao sujeito sensível, ao passo que Ross (p. 264) a interpreta como respeitando ao órgão.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Αἰσθητά, ver αἰσθητόν (τό).

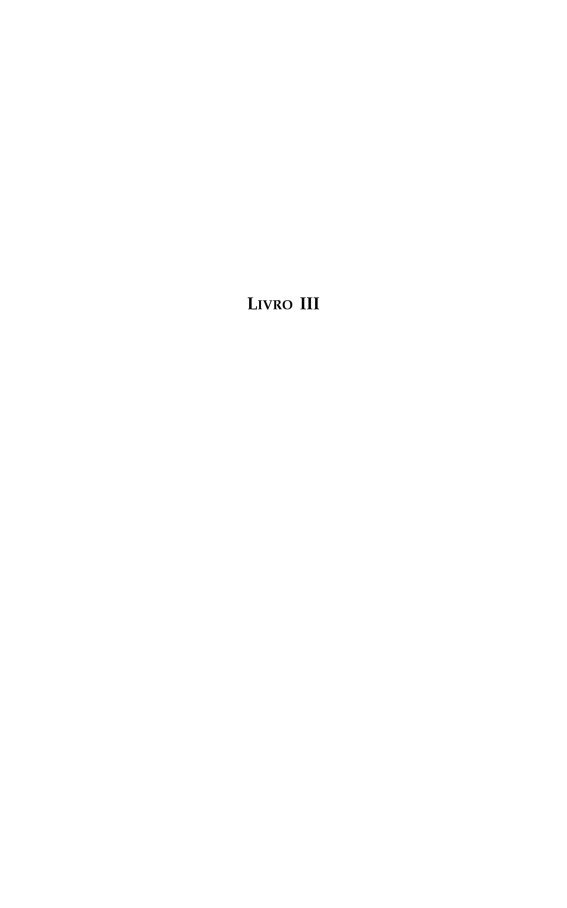
órgão sensorial seja excessivamente violento, a proporção <sup>231</sup> é destruída — e isto é o sentido —, como acontece no caso da harmonia e do tom, quando as cordas são excessivamente esticadas. Ficou claro, ainda, porque é que as plantas não percepcionam, possuindo embora uma parte da alma <sup>232</sup> e sendo, de algum modo, afectadas pelos tangíveis, pois arrefecem e <sup>424b</sup> aquecem. Justifica-o, então, o facto de não possuírem um meio, um princípio de uma natureza tal que possibilite receber as formas <sup>233</sup> dos sensíveis <sem a matéria>; <as plantas> são afectadas, antes, pela forma com a matéria.

Poder-se-ia perguntar se algo incapaz de cheirar poderia ser, de algum modo, afectado pelo cheiro, ou pela cor algo incapaz de ver. O mesmo se poderia questionar, ainda, a res- 5 peito dos restantes sentidos. Se, de facto, o que pode ser cheirado é o cheiro, e se o cheiro produz algum efeito, é a olfacção o que produz. Nenhum ente incapaz de cheirar pode, assim, ser afectado pelo cheiro (e o mesmo raciocínio aplica-se aos restantes <sentidos>); nem os seres capazes <de percepcionar são afectados pelo sensível>, excepto em virtude de cada um deles possuir a capacidade de o percepcionar. Isto fica claro também da seguinte maneira: não são a luz, a escuridão, o som, nem o 10 cheiro que agem sobre os corpos, mas sim as coisas nas quais eles existem (por exemplo, é o ar acompanhado do trovão que fende a árvore). Os tangíveis e os sabores, porém, agem sobre os corpos: se não fosse assim, por acção de que coisa é que os seres inanimados seriam afectados e alterados? E os objectos dos outros sentidos, como actuarão também sobre as coisas? Ou nem todos os corpos podem ser afectados pelo cheiro e pelo som, e os corpos afectados são os indefinidos e os que não per- 15 manecem, como o ar (pois o ar exala cheiro, como se tivesse sido, de alguma maneira, afectado)? O que é, então, o cheirar, além de consistir em algum tipo de afecção? Ou cheirar é também percepcionar, enquanto que o ar, depois de ser afectado, se torna imediatamente sensível?

 $<sup>^{231}</sup>$  Λόγος. Rodier (comm. ad loc.) e Tricot (p. 140, n. 2) interpretam-no como «forma», em conformidade com a leitura atrás referida.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Ψυχικόν, ver ψυχικός.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Εἴδη, ver εἶδος.



## 1. Sensibilidade

#### A existência de um sexto sentido; sentido comum

Oue não existe outro sentido além dos cinco (refiro-me à 424b visão, à audição, ao olfacto, ao paladar e ao tacto), disso nos persuadirá o que se segue. Se possuímos sensação, nas presentes circunstâncias, de tudo aquilo de que o tacto é o senti- 25 do 1 (todas as afecções do tangível enquanto tangível são sensíveis, para nós, pelo tacto), será necessário supor que, se de facto alguma sensação nos escapa, nos escapa então também algum órgão sensorial. Ora, tudo o que percepcionamos quando tocamos é sensível pelo tacto, sentido que realmente possuímos. Mais, tudo quanto percepcionamos por meio de um intermediário, e não quando tocamos, é sensível por meio de 30 corpos simples <sup>2</sup> — refiro-me ao ar e à água. E, no que respeita ao último caso, acontece o seguinte: se <qualidades> diferentes umas das outras em género são sensíveis por um único meio, o ente que possui o órgão sensorial desse tipo 3 tem de ser necessariamente capaz de percepcionar ambas <as qualidades> — por exemplo, se o órgão sensorial é constituído de ar, sendo que o ar é o meio para o som e para a cor. Já se são vários os meios pelos quais se percepciona o mesmo sensível 425a (por exemplo, a cor, que tem por meios o ar e a água, pois ambos são transparentes), o ente dotado de um órgão sensorial constituído apenas por um deles 4 percepcionará o sensível

 $<sup>^1</sup>$  Αἴσθησις. Quer dizer, possuímos sensação de tudo o que é tangível.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Corpo simples» designa um dos quatro elementos.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Isto é, adequado ou apropriado ao meio (ver Tricot, p. 146, n. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Trata-se dos intermediários, a água ou o ar.

transmitido por ambos os meios. Dos corpos simples, os órgãos sensoriais são compostos apenas de dois: de ar e de água. 5 A pupila é, com efeito, composta de água; o ouvido, de ar; o olfacto, de um ou de outro. Quanto ao fogo, ou não entra na constituição de nenhum órgão sensorial, ou é comum a todos (pois nada é perceptível sem calor). A terra, por seu turno, ou não entra na constituição de nenhum, ou é sobretudo no tacto 5 que ela está misturada de uma maneira particular. Daqui decorre que não existe qualquer órgão sensorial além daqueles que são compostos de água e de ar. Agora, alguns animais possuem estes órgãos sensoriais 6: todas as sensações 7 são experimentadas pelos animais que não são imperfeitos 8, nem mutilados (até 10 a toupeira, de facto, parece possuir olhos por baixo da pele). Se não existe, desta forma, algum outro corpo 9 dagui 10, nem gualquer propriedade que não pertença a nenhum dos corpos 11, então não estará a escapar-nos nenhum outro sentido.

Tão-pouco é possível que exista algum órgão sensorial próprio dos sensíveis comuns, isto é, os que percepcionamos acidentalmente mediante cada sentido, como o movimento, o repouso <sup>12</sup>, a figura <sup>13</sup>, a grandeza, o número, a unidade <sup>14</sup>. Percepcionamos todos estes, com efeito, pelo movimento. Por exemplo, percepcionamos a grandeza pelo movimento e, consequentemente, a figura, pois esta é certa grandeza. Percepcionamos pelo movimento também aquilo que está em repouso, por não se mover. Já o número, percepcionamo-lo por movimento quer pela negação do contínuo, quer pelos sensíveis próprios, pois cada sensação percepciona uma única coisa <sup>15</sup>. Assim, é impossível que exista, evidentemente, um sentido pró-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sigo a interpretação de Tricot (p. 147).

 $<sup>^{\</sup>rm 6}$  Isto é, os órgãos sensoriais compostos de ar e de água.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Αἰσθήσεις, ver αἴσθησις (Tricot, p. 147).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ver III.11.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ou seja, um quinto elemento.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Isto é, que exista neste mundo.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Está em causa uma propriedade que não pertença a nenhum dos corpos existentes no mundo (Tomás Calvo, p. 214).

<sup>12</sup> Στάσις.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Σχῆμα.

<sup>14 &</sup>quot;Εν.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ou seja, uma única qualidade sensível.

prio de cada um daqueles 16, como, por exemplo, do movimento. Seria, pois, como nas presentes circunstâncias percepcionamos o doce pela vista. È isto acontece porque temos a sensação de ambos <sup>17</sup>, pelo que, quando sucedem juntos, reconhecemo-los simultaneamente. Se não, não percepcionaríamos <os sensíveis comuns> de qualquer outra forma a não ser por acidente: por exemplo, percepcionamos, no que se refere ao fi- 25 lho de Cléon, não que ele é o filho de Cléon, mas que é branco. Acontece, com efeito, ao branco 18 ser filho de Cléon. Já dos sensíveis comuns possuímos sensação comum, e não por acidente. Não existe, porém, um sentido próprio deles, ou não percepcionaríamos estes objectos senão do modo que foi dito [que vemos o filho de Cléon]. É por acidente, de facto, que os 30 sentidos percepcionam os sensíveis próprios uns dos outros. Não <actuam>, pois, enquanto os sentidos <particulares> que são, mas enquanto um único sentido, quando se dá, em simul- 425b tâneo, sensação em relação ao mesmo objecto. Por exemplo, a sensação de que a bílis é amarga e amarela: não respeita, pois, a um outro sentido 19 dizer que ambos 20 são uma única coisa <sup>21</sup>. E é por isso que se erra e, se uma coisa for amarela, vamos pensar que é bílis.

Poder-se-ia perguntar para que é que possuímos diversos sentidos, e não apenas um. Será para nos escaparem menos os 5 sensíveis comuns, como o movimento, a grandeza e o número, que acompanham <os sensíveis próprios>? <sup>22</sup> Se houvesse, pois, apenas a vista <sup>23</sup>, e ela percepcionasse o branco <sup>24</sup>, <os sensí-

 $<sup>^{16}</sup>$  Quer dizer, um sentido próprio de cada um dos sensíveis comuns.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Isto é, da cor (objecto próprio da visão) e do sabor.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Isto é, o branco é por acidente filho de Cléon.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Αἴσθησις. Quer dizer, pertence ao sentido comum, não a um dos cinco sentidos em particular.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Isto é, ambas as qualidades: o amargo e o amarelo.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Quer dizer, fazem parte de uma mesma coisa.

 $<sup>^{22}</sup>$  'Ακολουθοῦντα (τα): «les sensibles communs sont les dérivés (ἀκολουθοῦντα) des sensibles propres, don't ils découlent par simple analyse et qu'ils accompagnent toujours» (Tricot, p. 151, n. 4).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ou seja, se dispuséssemos apenas da visão, se este fosse o único sentido que tivéssemos para percepcionar os sensíveis comuns.

 $<sup>^{24}</sup>$  Devemos entender «branco» num sentido geral, como se se referisse a «cor» (Tricot, p. 151, n. 5).

veis comuns> escapar-nos-iam mais facilmente e, por exemplo, por a cor e a grandeza se acompanharem, em simultâneo, uma à outra, todos <os sensíveis> nos pareceriam ser o mesmo <sup>25</sup>. Mas como, nas presentes circunstâncias, os sensíveis comuns 10 existem também noutro sensível <sup>26</sup>, isso torna claro que cada um deles é algo diferente <sup>27</sup>.

### 2. Sensibilidade O sentido comum

Uma vez que percepcionamos que vemos e que ouvimos, é necessário que percepcionemos que vemos ou com a vista, ou com algum outro sentido. O mesmo sentido, assim, percepcionaria a vista e o seu objecto <sup>28</sup>, isto é, a cor, de tal forma que ou haverá dois sentidos que percepcionam o mesmo <sup>29</sup>, ou um sentido se percepcionará a si mesmo. Mais, se o sentido que percepciona a vista for diferente, ou <formarão uma série> até ao infinito <sup>30</sup>, ou haverá algum sentido <nessa série> que se percepcione a si mesmo, de modo que é preferível assumir isso em relação ao primeiro da série <sup>31</sup>. Levanta-se aqui uma dificuldade: se percepcionar com a vista é ver, e se se vê uma cor

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Não distinguiríamos os objectos sensíveis próprios dos comuns; os primeiros são percepcionados apenas pelo sentido que lhes respeita (ex.: o branco e a visão), os outros podem ser percepcionados por todos os sentidos (Ross, *comm. ad loc.*).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Isto é, nos objectos de outro sentido. Com Ross, p. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Ou seja, isso torna claro que os sensíveis comuns são diferentes dos sensíveis próprios de cada sentido.

<sup>28</sup> Ύποκείμενον (τό).

 $<sup>^{29}</sup>$  Quer dizer, haveria dois sentidos que percepcionariam o mesmo objecto.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 218). Quer dizer, se existir um sentido que percepciona a visão, existirá, consequentemente, uma série infinita de sentidos que são sentido de um outro sentido (Tricot, p. 153, n. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Isto é, deve-se supor que é o primeiro sentido o que possui percepção de si mesmo, isto é, a vista percepciona a visão, não sendo necessário supor um segundo (isto é, um outro) sentido. Trata-se de uma frase de difícil e polémica interpretação (ver Rodier, *comm. ad loc.* para diferentes perspectivas).

ou um objecto que possui cor, então se aquilo que vê pode ser visto, é porque aquilo que vê também terá, primitivamente, cor. É evidente, portanto, que o percepcionar por meio da vista não 20 é uma única coisa <sup>32</sup>. É que até quando não vemos discriminamos com a vista quer a escuridão, quer a luz, embora não do mesmo modo <sup>33</sup>. Além disso, aquilo que vê também é, num certo sentido, colorido, pois cada órgão sensorial é capaz de receber <sup>34</sup> o sensível sem a matéria. Por isso, ainda que os sensíveis se tenham afastado, as sensações e as imaginações per- <sup>25</sup> manecem nos órgãos sensoriais.

A actividade do sensível e do sentido é também uma e a mesma, embora o ser não seja, para elas, o mesmo. Refiro-me, por exemplo, ao som em actividade e à audição em actividade. É possível não ouvir, possuindo embora audição, e é possível que aquilo que possui som não soe sempre. Quando se activa aquilo que é capaz de ouvir e soa aquilo que é capaz de soar, 30 então gera-se, em simultâneo, a audição em actividade e o som em actividade. Destes, poder-se-ia dizer que são um o acto 426a de ouvir 35, o outro, o acto de soar 36. Se, com efeito, o movimento, a acção [e a afecção] existem no ente sobre o qual se agiu, é necessário que o som e a audição em actividade existam na audição <sup>37</sup> em potência, pois a actividade do ente que age e do que move acontece naquele que é afectado <sup>38</sup>; por isso, <sup>5</sup> não é necessário que aquilo que move seja movido. Ora, a actividade daquilo que é capaz de soar é o som ou o acto de soar, a daquilo que é capaz de ouvir é a audição ou o acto de ouvir <sup>39</sup>. A audição e o som existem, assim, em duas acepções. O mesmo raciocínio aplica-se aos outros sentidos e aos outros sensíveis. Tal como a acção e a paixão sucedem, também, no

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Quer dizer, não é unívoco, podendo ter outras acepções.

 $<sup>^{33}</sup>$  Isto é, não do mesmo modo que discriminamos a cor (ver Ross, p. 272; Tricot, pp. 153-154, n. 4).

 $<sup>^{34}</sup>$  Δεκτικόν.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> "Ακουσις.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ψόφησις. Não é óbvio que substantivo português possa corresponder à realidade transmitida pelo grego. O mais adequado seria, talvez, «o ressoar».

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 'Ακοή.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ou seja, no paciente (ver πάσχειν).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> "Ακουσις.

10 ente que é afectado, e não no que age, assim a actividade do sensível e a da faculdade perceptiva se dão na faculdade perceptiva. Mas nalguns casos há designações <para ambos os actos 40>, como o soar e a audição, enquanto noutros casos um ou outro não têm nome. Chama-se «visão» ao acto da vista; o da cor, por sua vez, não possui nome. A gustação 41 é, pois, a actividade do paladar. Já a actividade do sabor não possui nome.

Visto que a actividade do sensível e da faculdade perceptiva são uma mesma, embora o seu ser seja diferente, é necessário que a audição, percebida desta maneira <sup>42</sup>, e o som, e ainda o sabor e o gosto (e os outros similarmente) pereçam e permaneçam em simultâneo; já quanto aos mesmos, mas percebidos como potência, tal não é necessário. Os primeiros fisiólogos, todavia, não diziam bem isto. Julgavam, pois, que não existiam branco nem negro sem a vista, e que não existia o sabor sem o paladar; umas coisas diziam correctamente, outras não. Ora, a «percepção sensorial» e o «sensível» dizem-se de duas maneiras: de umas coisas, em potência; de outras, em actividade. No caso das últimas, com efeito, acontece o que disseram; no caso das primeiras, já não. Eles pronunciavam-se, de facto, de forma unívoca <sup>43</sup>.

Se a voz é, com efeito, certa síntese harmoniosa <sup>44</sup>, e a voz e a audição são, de certo modo, uma única coisa [embora, de outro modo, não sejam uma e a mesma coisa]; mais, se a síntese harmoniosa é uma certa proporção <sup>45</sup>, então é necessário que

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 219).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Γεῦσις.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Isto é, entendida como actividade.

 $<sup>^{43}</sup>$  O adv. ἁπλῶς significa «de forma simples». Optámos pela tradução «de forma unívoca» porque o que A. quer dizer é que aqueles se pronunciavam sem reconhecer o duplo sentido das realidades às quais se referiam.

<sup>44</sup> Συμφωνία. Trata-se de um termo de tradução difícil. Tricot (p. 157) verte-o por «harmonia», como Tomás Calvo (p. 219); Ross (p. 273) opta por «concord». De acordo com Rodier (comm. ad loc.), A. tem em vista, de facto, «un accord de sons, une proportion, c'est-à-dire une synthèse, conforme à une certaine loi». Daí que tenhamos optado por traduzir o substantivo por uma expressão composta, o que permite distinguir claramente esta realidade daquela que no Livro I traduzimos, de facto, por «harmonia».

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Λόγος (Tomás Calvo, p. 219).

a audição seja alguma proporção <sup>46</sup>. E também é por isso que o 30 excesso — cada um deles: quer o grave, quer o agudo — destrói a audição. Nos sabores, de maneira semelhante, <o excesso destrói> o paladar. Já nas cores, <destrói> a visão o que é 4266 excessivamente luminoso ou escuro. No olfacto, <fazem-no> o cheiro forte, seja doce ou amargo. Isto acontece, com efeito, porque o sentido é uma certa proporção. Por isso <as qualidades sensíveis> <sup>47</sup> são aprazíveis, quando, puras e sem mistura, são levadas à proporção. Por exemplo, o agudo, o doce ou o salgado são aprazíveis nesse caso. De forma geral, o que é misturado é uma síntese harmoniosa de preferência ao grave ou ao 5 agudo. [Já para o tacto <é aprazível> aquilo que é capaz de aquecer ou aquilo que é capaz de refrescar.] O sentido é, assim, a proporção e <os sensíveis> que se dão em excesso causam dor ou destroem.

Cada sentido, com efeito, respeita ao sensível correspondente, existe no órgão sensorial enquanto órgão sensorial e discrimina as diferencas do sensível correspondente. Por exemplo, a 10 visão discrimina o branco e o preto, e o paladar o doce e o amargo. O mesmo se passa, assim, nos outros casos. E uma vez que, além do branco e do doce, discriminamos igualmente cada um dos sensíveis entre si, é mediante alguma coisa que percepcionamos o facto de serem diferentes 48. É forçoso, então, que seja mediante um sentido, já que se trata de sensíveis. Fica claro, des- 15 te modo, que a carne não é o órgão sensorial último; ou então a faculdade que discrimina discriminaria, necessariamente, ao tocar <o sensível>. Além disso não é possível, com efeito, discriminar que o doce é diferente do branco mediante órgãos sensoriais separados. É preciso, pois, que seja mediante um único, para o qual ambas as qualidades sejam evidentes. Se o percepcionássemos, de facto, desta maneira 49, se eu percepcionasse um objecto e tu outro, seria evidente para nós que são diferentes um 20 do outro. Mas é preciso que algo único diga que estas coisas são diferentes, pois, de facto, o doce é diferente do branco. Aquilo que o diz é, na verdade, uma única faculdade; de forma que, assim como o diz, também o entende e percepciona.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 220).

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ver III.7, 431a20-b1.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Isto é, mediante órgãos sensoriais separados.

Ficou claro, assim, que não é possível que se discrimine coisas separadas mediante órgãos sensoriais separados. Que também não podem ser discriminadas em tempos separados, decorre do que se segue. Como a mesma <faculdade> diz que 25 são diferentes o bom e o mau, assim também, quando diz que uma dessas coisas é diferente, diz igualmente que a outra coisa também é diferente. Aqui, o «quando» <sup>50</sup> não é por acidente. Refiro-me ao seguinte: digo agora que são coisas diferentes; não digo, porém, que são coisas diferentes agora. Pelo contrário, <tal faculdade> pronuncia-se da seguinte maneira: ela diz agora e diz que são coisas diferentes agora. Ou seja, <tal faculdade> diz ambas as coisas em simultâneo. De forma que <essa faculdade> é algo inseparável e dá-se num tempo inseparável. Um mesmo objecto, porém, não pode ser movido mediante mo-30 vimentos contrários em simultâneo enquanto indivisível e num tempo indivisível. Assim, se é doce, move de certa maneira o 427a sentido ou o pensamento; quanto ao objecto amargo, fá-lo-á de maneira contrária; já o branco fá-lo-á de uma maneira diferente. Ora, aquilo que discrimina será, simultaneamente, indivisível e inseparável em número, mas separado em ser? Admitamos que, de algum modo, sendo num sentido divisível, percepciona as coisas divisíveis, mas noutro sentido as percep-5 ciona enquanto indivisível. É, assim, divisível em ser, mas indivisível em lugar e em número. Mas não será isto impossível? Uma mesma coisa 51, indivisível, é os seus contrários em potência, mas não em ser. Já é divisível, porém, ao passar à actividade. Mais, não é possível que seja simultaneamente branco e preto; por consequência, não pode receber as formas 52 destes se a sensação e o pensamento são daquele tipo <sup>53</sup>. Aconte-10 ce, antes, o mesmo que àquilo a que alguns chamam «ponto». Em virtude de ele ser um e também ser dois, é, deste modo, indivisível e divisível. Assim, enquanto indivisível, o que discrimina é uma única <a faculdade>, e discrimina <as duas coisas> em simultâneo; enquanto divisível, usa duas vezes o mes-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> "Οτε.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Isto é, uma mesma faculdade.

<sup>52</sup> Fἴδn

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Na interpretação de Tomás Calvo (p. 222), que entende αἴσθησις como «sentido» neste contexto, se estão em acto. Segundo Tricot (p. 161), se αἴσθησις e νόησις consistem em «recepções deste tipo».

mo ponto <sup>54</sup> e em simultâneo. Mais, enquanto o limite é usado duas vezes, discrimina duas coisas, [separadas,] e em certo sentido separadamente. Já enquanto usa o limite como um, discrimina uma única coisa e instantaneamente.

A respeito do princípio pelo qual dizemos que o animal é 15 dotado de sensibilidade, baste o que determinámos.

# 3. Faculdades da alma relacionadas com o pensamento Imaginação: como se relaciona com a sensação

A alma é definida especialmente por duas diferencas, isto é, pelo movimento espacial e por entender e pensar 55. O percepcionar assemelha-se, com efeito, ao entender e ao pensar. É que, de facto, quer um, quer o outro são como percepcionar alguma coisa. Em ambos os casos, com efeito, a alma discrimi- 20 na e conhece um ente. Os antigos diziam, igualmente, que pensar e percepcionar são o mesmo. Por exemplo, Empédocles disse que «a sageza é aumentada pelos homens usando o que está presente» <sup>56</sup> e, noutros locais, «daí lhes vem estarem sempre a mudar aquilo que pensam» <sup>57</sup>. O mesmo quer dizer a ex- <sup>25</sup> pressão de Homero: «pois de tal natureza é o entendimento» 58. Todos eles supuseram, assim, que o entendimento é corpóreo, tal como o percepcionar, e que o semelhante se percepciona e pensa <sup>59</sup> pelo semelhante, como explicámos nas exposições do início deste estudo 60. Deveriam, no entanto, ter-se pronunciado também a respeito de nos enganarmos, o que é parti- 427b cularmente característico dos animais e onde a alma se demora mais tempo. Por isso, é necessário, como alguns dizem 61, ou que tudo aquilo que aparece seja verdadeiro, ou que o engano

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Entendo, com Ross (p. 280), σημεῖον como sinónimo de στιγμή.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Φρονεΐν.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Empédocles, DK B106. Empédocles refere-se àquilo que se apresenta ao sentido, à percepção sensorial.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Empédocles, DK B108. Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 223).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> *Odisseia*, 18.136.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Φρονείν.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Ver I.2, 404b8-405b10 (relação entre corpo e alma), e I.2, 405b13--19 (relação entre semelhantes).

<sup>61</sup> Demócrito, segundo A. em I.2, 404a27-31.

5 seja a acção de tocar o contrário, uma vez que isso é o inverso de conhecer o semelhante pelo semelhante. É opinião comum, no entanto, que o engano e a ciência dos contrários são o mesmo.

Ora, é evidente que percepcionar e pensar 62 não são o mesmo: de um participam todos os animais, enquanto do outro participam poucos. <Percepcionar> também não é o mesmo que entender, em que ocorre o entender correctamente e o entender 10 incorrectamente; o entender correctamente, então, é a sensatez, a ciência e a opinião verdadeira, quando o entender incorrectamente é o contrário daquelas. É que a percepção dos sensíveis próprios é sempre verdadeira; mais, ela pertence a todos os animais. Discorrer, pelo contrário, é possível <fazê-lo> falsamente, e não pertence a nenhum animal no qual não exista também raciocínio 63. A imaginação, por seu turno, é algo diferente da per-15 cepção e do pensamento discursivo. Ela não sucede, de facto, sem a percepção sensorial, e sem ela não existe suposição. Que a imaginação não é contudo a mesma coisa que [o pensamento], nem que a suposição, isso é evidente. É que essa afecção 64 depende de nós, de quando temos vontade (é possível, pois, supor algo diante dos olhos, como os que arrumam <as ideias> em 20 mnemónicas, criando imagens <sup>65</sup>). Formar opiniões, por sua vez, não depende apenas de nós, pois <as opiniões> são necessariamente ou falsas ou verdadeiras. Além disso, quando formamos a opinião de que algo é ou temível ou horrendo, somos directamente afectados. O mesmo acontece no caso de algo encorajador. Já quando se trata da imaginação, comportamo-nos como se observássemos, num quadro, as coisas temíveis ou encorajadoras. Da própria suposição também existem vários tipos: a ciên-25 cia, a opinião, a sensatez e os contrários destas. Acerca da diferença entre estas terá de haver outra exposição 66.

A respeito do entender, uma vez que é diferente do percepcionar, e que dele parecem fazer parte quer a imaginação, quer a suposição, depois de termos explicado detalhadamente o que respeita à imaginação, temos de nos pronunciar sobre a última <sup>67</sup>.

<sup>62</sup> Φρονείν.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Λόγος.

 $<sup>^{64}</sup>$  Πάθος. Trata-se da imaginação.

<sup>65</sup> Sigo a interpretação de Tricot (p. 166).

<sup>66</sup> Ver, para ἐπιστήμη e φρόνησις, EN VI.3 e VI.5.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Isto é, a suposição.

Se a imaginação é, com efeito, aquilo segundo o qual dizemos 428a que se forma em nós uma imagem — isto, se não usarmos a palavra metaforicamente —, é ela uma certa potência ou disposição <sup>68</sup> de acordo com a qual discriminamos, dizemos a verdade ou mentimos? Desse tipo são a percepção sensorial, a opinião, a ciência e o entendimento. Que a imaginação não é a 5 percepção sensorial, fica claro a partir do que se segue. A percepção sensorial é, com efeito, ou uma potência ou uma actividade, como a visão e o acto de ver, quando uma imagem pode aparecer-nos sem que suceda qualquer um daqueles. É o caso das coisas que nos aparecem nos sonhos. Além disso, a percepcão sensorial está sempre presente, e a imaginação não. Já se fossem o mesmo em actividade, a todos os animais selvagens po- 10 deria pertencer a imaginação. Não parece, no entanto, que ela exista, por exemplo, na formiga ou na abelha, ou mesmo na larva. Mais, as sensações são sempre verdadeiras, enquanto as imagens são maioritariamente falsas. Portanto, não é quando passamos à actividade 69, com precisão, relativamente ao sensível, que dizemos que isto nos parece um homem; antes o dizemos, preferencialmente, quando não percepcionamos com exactidão se 15 é verdadeiro ou falso. Mais, como dizíamos antes: até quando temos os olhos fechados aparecem imagens visuais. Mas a imaginação não será nenhuma das faculdades que são sempre verdadeiras, como a ciência ou o entendimento. É que a imaginação também pode ser falsa. Resta, portanto, perceber se a imaginação é a opinião, pois a opinião é quer verdadeira, quer falsa. Ora, a convicção 70 vincula-se à opinião: não é possível, 20 pois, sustentarmos uma opinião se não parece que nos convença. Dos animais selvagens, porém, a nenhum pertence a convicção, enquanto a imaginação pertence a muitos. [Além disso, a convicção acompanha toda a opinião, implica ter sido persuadido, e a persuasão implica a palavra. Dos animais selvagens, porém, a alguns pertence a imaginação, mas não a palavra.] É evidente, portanto, que a imaginação não poderá ser 25 uma opinião acompanhada de sensação, nem uma opinião gerada por meio da sensação; e também não é uma combinação 71

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Έξις (Tomás Calvo, p. 225).

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Ένεργεῖν.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Πίστις.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Συμπλοκή.

da opinião e da sensação, por aqueles motivos, e também porque o objecto da opinião não é outro que o objecto da percepção sensorial 72. Quero dizer, pois, que a imaginação será a combinação da opinião do branco e da sensação do branco; não será, então, a combinação da opinião do bom e da sensação do branco. Imaginar será, com efeito, formar opiniões a respeito 30 do que se percepciona, e não por acidente. Ora, aparecem-nos 428b coisas falsas, a respeito das quais temos, simultaneamente, uma suposição verdadeira. Por exemplo, o sol aparece-nos como se tivesse um pé de diâmetro 73; e, no entanto, estamos convencidos de que é maior do que a terra habitada. Acontece, então, uma de duas coisas: ou foi rejeitada a opinião verdadeira que tínhamos dele — e isto mantendo-se o facto, e sem nos esque-5 cermos e sem mudarmos de opinião —; ou, se de facto a temos <sup>74</sup>, ela tem de ser, necessariamente, verdadeira e falsa. Mas <a opinião verdadeira> só pode tornar-se falsa se nos passar despercebido que o facto se alterou. A imaginação, assim, não é nenhuma destas coisas, nem deriva delas.

Mas visto ser possível que, ao mover-se uma coisa, outra se mova por acção dela, e a imaginação parece ser certo movimento e não ocorrer sem a percepção sensorial — a imaginação parece antes dar-se nos seres dotados de sensibilidade e ter por objecto os objectos da percepção sensorial; mais, visto ser possível que o movimento se dê por acção da percepção em actividade, e este movimento é necessariamente semelhante à percepção, tal movimento não poderá suceder sem a percepção sensorial e pertence apenas aos seres dotados de sensibilidade: o ser que o 75 possui pode fazer e sofrer muitas <acções> 76 por causa dele, e <esse movimento 77> pode ser quer verdadeiro, quer falso. Ora, isto acontece pelo seguinte: <em primeiro lugar>, a percepção dos sensíveis próprios é verdadeira, ou está sujeita a um erro mínimo. Em segundo lugar <vem a percepção

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Quer dizer, imaginação e sensação terão por objecto a mesma coisa.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 228) e Tricot (p. 169). Certos objectos sensíveis apresentam uma imagem falsa aos sentidos.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Isto é, se conservamos a opinião verdadeira que dele tínhamos.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Isto é, aquele que possui o movimento do tipo descrito.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 228).

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Isto é, a imaginação.

de> que as coisas que acompanham os sensíveis próprios os acompanham <sup>78</sup>; e aqui é já possível errar. Não se erra, de facto, a respeito de ser branco, mas já se erra quanto ao facto de o branco ser esta ou outra coisa. Em terceiro lugar está o percepcionar dos sensíveis comuns, isto é, os que acompanham os sensíveis por acidente e aos quais os sensíveis próprios pertencem. Refiro-me, por exemplo, ao movimento e à grandeza, [os quais 25 acontecem aos sensíveis próprios]. É especialmente acerca destes que é já possível enganarmo-nos na percepção. Então, o movimento que se gera pela acção da percepção sensorial em actividade será diferente consoante provenha de um destes três tipos de percepção: o primeiro movimento é verdadeiro quando a sensação está presente; os outros podem ser falsos, na presença ou na ausência de sensação, e principalmente quando o 30 sensível está distante. Assim, se nenhuma outra faculdade possui as características referidas a não ser a imaginação, e ela é o 429a que foi dito, a imaginação será um movimento gerado pela accão da percepção sensorial em actividade. Ora, uma vez que a visão é o sentido por excelência <sup>79</sup>, a palavra «imaginação» (φαντασία) deriva da palavra «luz» (φάος), porque sem luz não é possível ver. E por <as imagens> permanecerem e serem semelhantes às sensações, os animais fazem muitas coisas graças 5 a elas. Acontece isto a uns — por exemplo, aos animais selvagens — por não terem entendimento; a outros, porque se lhes tolda, por vezes, o entendimento, por estarem doentes ou durante o sono. Este é o caso, por exemplo, dos homens.

A respeito da imaginação — o que é e porquê — baste o que foi dito.

## 4. Faculdades da alma relacionadas com o pensamento Entendimento e entender

Acerca da parte da alma pela qual ela conhece <sup>80</sup> e pen- 10 sa <sup>81</sup>, se tal parte é separável, ou se, não sendo separável no que

 $<sup>^{78}</sup>$  Isto é, são acidentes (Ross, p. 283). Tricot (p. 171) e Tomás Calvo (p. 228) não consideram <ἃ συμβέβηκε τοῖς αἰσθητοῖς>.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 229) e Tricot (p. 172).

<sup>80</sup> Γινώσκειν.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Φρονείν.

se refere à grandeza, o é no que se refere à definição 82, cumpre investigar que diferenca possui e como se gera o entender. Se o entender é como o percepcionar, então é sofrer alguma afecção por acção do objecto entendível, ou outra coisa deste tipo. 15 É preciso, portanto, que <esta parte da alma> seja impassível, embora capaz de receber a forma 83, e que seja, em potência, como a forma, mas não ela mesma. O entendimento deve relacionar-se com os objectos entendíveis do mesmo modo que a faculdade perceptiva se relaciona com os sensíveis. Ora o entendimento, uma vez que entende todas as coisas, tem de existir, necessariamente, sem mistura, como disse Anaxágoras 84, para 20 comandar, isto é, para conhecer, pois ao exibir a sua própria forma <0 entendimento> constitui obstáculo à forma alheia e nela interfere 85. < O entendimento > não pode ser, consequentemente, de nenhuma natureza a não ser desta, que é ser capaz 86. O chamado «entendimento» da alma (chamo «entendimento» àquilo com que a alma discorre e faz suposições) não é, em actividade, nenhum dos seres antes de entender. Não é razoável, por 25 isso, que o entendimento esteja misturado com o corpo, pois tornar-se-ia de uma certa qualidade, frio ou quente, ou possuiria algum órgão, como a faculdade perceptiva possui. Nas presentes circunstâncias, no entanto, ele não <tem qualquer órgão>. Ora, correctamente se pronunciam os que dizem que a alma é o lugar das formas 87, exceptuando o facto de não ser toda a alma, mas apenas a que entende, e de não serem as formas em acto, mas sim em potência. Que não são iguais a impassibilidade da faculdade perceptiva e a da faculdade que entende, é manifesto no caso dos órgãos sensoriais e do senti-429b do. Este não é capaz de percepcionar, efectivamente, depois de <ter sido afectado 88 por> um sensível excessivamente forte. Por exemplo, não percepcionamos o som depois de sons fortíssimos e, depois de cores e cheiros intensos, não vemos, nem cheiramos. Já o entendimento, depois de ter entendido algo de grau

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Εἶδος.

<sup>84</sup> Anaxágoras, DK B12.

<sup>85</sup> Sigo a interpretação de Tricot (p. 174, n. 5) e Tomás Calvo (p. 230).

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Δυνατός. Ou seja, ser em potência.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Εἴδη, ver εἶδος.

<sup>88</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 231).

superlativo, não entende pior os inferiores; pelo contrário, entende-os melhor. É que, enquanto a faculdade perceptiva não 5 existe sem o corpo, o entendimento é separável. Quando este se torna cada um dos seus objectos, como se diz do sábio em actividade (isto acontece quando ele é capaz de passar à actividade por si mesmo <sup>89</sup>), existe ainda, de algum modo, em potência, embora não da mesma maneira que antes de ter aprendido ou descoberto; então, ele é capaz de se entender a si mesmo.

Uma vez que a grandeza é diferente do que é o ser para 10 uma grandeza e a água diferente do que é o ser 90 para a água (assim acontece, também, em muitos outros casos, embora não em todos; em alguns casos, uma e outra são a mesma coisa), discriminamos o ser para a carne e a carne ou com outra, ou com a mesma faculdade, mas de maneiras diferentes. A carne não existe, de facto, sem a matéria, mas é, como o adunco, certa forma em certa matéria 91. Pela faculdade perceptiva discriminamos o quente, o frio e as coisas que, em certa proporção, 15 constituem a carne. É já com uma outra faculdade, separada ou que se relaciona com aquela como uma linha curva se relaciona consigo mesma quando é esticada, que discriminamos o que é, para a carne, ser. No caso dos entes abstractos, novamente, o que é direito corresponde ao adunco, pois este existe com o que é contínuo. O que era para ser 92 — se são diferentes o ser para a recta e a recta — é outra coisa. Admitamos, 20 pois, que é uma dualidade 93; discrimina-se, assim, com uma outra faculdade, ou com a mesma, mas disposta de maneira diferente 94. De uma forma geral, portanto, tal como os objectos são separáveis da matéria, assim também acontece no caso dos objectos que respeitam ao entendimento.

Poder-se-ia perguntar o seguinte: se o entendimento é simples e impassível e nada possui em comum com nada, como disse Anaxágoras, como entenderá, se entender é sofrer alguma afecção, pois em virtude de existir em duas coisas algo co- 25

<sup>89</sup> Ver II.5, 417a21-b2.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Isto é, o ser e a essência (o que é, para uma coisa, ser) são diferentes. Ver *Met*. 1031a15-31 (Ross, *comm. ad loc.*).

<sup>91</sup> Sigo Tomás Calvo, p. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Τὸ τί ἦν εἶναι. Isto é, a essência.

<sup>93</sup> Ou uma díade.

<sup>94</sup> Sigo Ross (p. 290) e Tricot (p. 178).

mum, uma parece agir, a outra ser afectada? Mais, o entendimento será, ele mesmo, entendível? Pertencerá o entendimento aos outros seres, se ele é entendível por si, e não mediante outra coisa, sendo o entendível algo uno em espécie? Estará misturado com alguma coisa que o torna entendível como as outras coisas entendíveis?

Quanto ao facto de ser afectado se dar em virtude de alguma coisa comum, determinámos anteriormente que o enten-30 dimento é, de algum modo, em potência os objectos entendíveis, mas não é nenhum deles em acto antes de entender: é, 430a em potência 95, como uma tabuinha em que ainda não existe nada escrito em acto. É o que acontece no caso do entendimento. E o próprio, por seu turno, é entendível como os objectos entendíveis. No caso das coisas imateriais, o que entende e o que é entendido são o mesmo, pois a ciência teorética e o ob-5 jecto cientificamente cognoscível % são o mesmo. Já o motivo pelo qual não entendemos sempre, ainda é preciso examiná--lo <sup>97</sup>. Pelo contrário, nas coisas que possuem matéria, existe em potência cada um dos objectos entendíveis; a tais coisas não pertencerá, portanto, o entendimento (pois é sem a matéria que o entendimento é uma potência daquele tipo de objectos 98), mas ao entendimento pertencerá ser entendível.

# 5. Faculdades da alma relacionadas com o pensamento Entendimentos activo e passivo

Uma vez que <sup>99</sup>, na natureza no seu todo, algo existe que é matéria para cada género (ou seja, aquilo que é, em potência, todas aquelas coisas <sup>100</sup>), e uma outra coisa, que é a causa <sup>101</sup> e o que age <sup>102</sup>, por fazer todas as coisas (como, por exemplo, a

<sup>95</sup> Sigo a lição adoptada por Ross (δυνάμει).

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Ἐπιστητόν (τό).

<sup>97</sup> Ver III.5.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Ou seja, dos objectos que possuem matéria.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Alguns manuscritos apresentam ὥσπερ. Suprimo com Ross.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Isto é, todas as coisas daquele género.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Αἴτιον (τό).

<sup>102</sup> Ποιητικόν (τό).

técnica em relação à sua matéria), na alma têm de existir também, necessariamente, tais diferenças. Existe, pois, um entendimento capaz de 103 se tornar todas as coisas, e outro existe 15 capaz de fazer todas as coisas 104, como certo estado 105 semelhante à luz. É que a luz faz, de algum modo, das cores existentes em potência, cores em actividade. E este é o entendimento separável, impassível e sem mistura, sendo em essência 106 uma actividade. É que aquele que age 107 é sempre mais estimável do que aquele que é afectado, como <é sempre mais estimável > o princípio do que a matéria. [...] 108 É apenas depois de separado que o entendimento é aquilo que é, e apenas isso é imortal e eterno. Não recordamos, porém, porque este é impassível, enquanto o entendimento passivo 109 é perecível; e, 25 sem este 110, nada há que entenda.

# 6. Faculdades da alma relacionadas com o pensamento A apreensão dos indivisíveis

O pensamento sobre os indivisíveis diz respeito às coisas acerca das quais não existe o falso. Naquelas a respeito das quais existem quer o falso, quer o verdadeiro, existe já uma espécie de composição de pensamentos como se fossem uma única coisa. Como disse Empédocles: «muitas cabeças lhe cresceram sem pes-

<sup>103</sup> Sigo Tomás Calvo (p. 234).

<sup>104</sup> Sigo Tomás Calvo (p. 234).

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> "Έξις.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Οὐσία (Ross, p. 295, e Tricot, p. 182).

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Ποιοῦν (τό).

<sup>108</sup> Não consideramos, aqui, a sequência τό δ'αὐτό... οὐ νοεῖ, que surge no capítulo 7 (ver Ross, comm. ad loc. e p. 44). O editor considera que o passo prejudica a sequência do texto no presente capítulo, defendendo a sua leitura no capítulo III.7. O texto é o seguinte: «A ciência em actividade é a mesma coisa que o seu objecto; já a ciência em potência é temporalmente anterior no indivíduo, embora em absoluto nem temporalmente seja anterior. Não é verdade, no entanto, que umas vezes entenda, outras não.»

<sup>109</sup> Νοῦς παθητικός.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Isto é, o entendimento activo.

30 coço» <sup>111</sup>, depois foram unidas pela amizade. De tal modo se compõem também estes <pensamentos>, que existiam separados. São disso exemplo o incomensurável e a diagonal <sup>112</sup>. Já no caso de serem coisas passadas ou futuras, o entendimento e a composição incluem o tempo <sup>113</sup>. O falso existe sempre, então, numa composição, pois até ao dizermos que uma coisa branca não é branca juntámos o «branco» e o «não branco». Podemos chamar, também, «divisão» a todos estes casos. Mas, com efeito, é falso ou verdadeiro não apenas que Cléon é branco, mas também que o era ou o será. Aquilo que o torna uno é, em cada um <dos casos>, o entendimento.

Uma vez que «indivisível» é dito em duas acepcões, em potência e em actividade, nada impede de entender o indivisível guando se entende a extensão 114 (pois ela é indivisível em actividade), e num tempo indivisível — já que o tempo é, do mesmo modo que a extensão, divisível e indivisível. Não é 10 possível dizer, de facto, que parte <da extensão> se estava a entender em cada metade <do tempo>. É que <as metades> não existem senão em potência, se não se tiver feito a divisão. Entendendo, no entanto, cada uma das metades separadamente, divide-se também, em simultâneo, o tempo; então, é como se <as metades do tempo> fossem extensões. Já se entendermos <a extensão> como constituída de ambas as partes, também a entenderemos no tempo correspondente a ambas as partes. [Já o que é indivisível, não em quantidade, mas em 15 forma 115, entende-se num tempo indivisível e por algum <acto> 116 indivisível da alma. São, no entanto, divisíveis por acidente <o acto que> entende e o tempo em que se entende; mas isto não em virtude de <os contínuos espacial e temporal> 117 serem divisíveis, mas em virtude de eles serem

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Empédocles, DK B57. A primeira palavra é interpretada por Ross como o dativo singular do artigo definido no feminino («para ela»), enquanto Tricot (p. 185) a entende como um advérbio («aí»). Seguimos a interpretação de Ross (p. 299).

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Ou seja, o incomensurável e a diagonal juntam-se, formando a «incomensurabilidade da diagonal».

<sup>113</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 235).

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Μῆκος.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Εἶδος (Tomás Calvo, p. 236; Tricot, p. 187).

<sup>116</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 236).

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 236).

indivisíveis. Neles existe, pois, algo indivisível, embora sem dúvida não separado, que torna unos o tempo e a extensão. E isso existe, igualmente, em tudo o que é contínuo em tempo e em extensão. Já o que é indivisível, não em quantidade <sup>118</sup> 20 mas em espécie <sup>119</sup>, entendemo-lo num tempo indivisível e mediante uma parte indivisível da alma.

O ponto, tal como toda a divisão e o que é indivisível desta maneira, mostram-se-nos da mesma maneira que a privação <sup>120</sup>. O raciocínio aplica-se, do mesmo modo, aos outros casos. Por exemplo, aplica-se ao modo como conhecemos o mau ou o negro, pois conhecemo-los, de algum modo, pelo seu contrário. O que conhece tem de ser em potência <ambos os contrários> e †<um deles> tem de existir em si†. Assim, se a alguma †das causas† falta o contrário, ela conhece-se a si mes- 25 ma, é uma actividade e separável.

Ora a afirmação <sup>121</sup> diz algo sobre alguma coisa <sup>122</sup>, como a negação, e toda ela é verdadeira ou falsa. Nem todo o entendimento, porém, o é: o entendimento do que uma coisa é, de acordo com o que é ser, esse é verdadeiro, mas não diz algo sobre alguma coisa <sup>123</sup>; e, do mesmo modo que o ver to sensível própriot <sup>124</sup> é verdadeiro (já se a coisa branca é ou não um homem, isso não é sempre verdadeiro), assim acontece a todas <sup>30</sup> as coisas sem matéria.

# 7. Faculdades da alma relacionadas com o pensamento A faculdade que entende

A ciência <sup>125</sup> em actividade é a mesma coisa que o seu <sup>431</sup> a objecto <sup>126</sup>; já a ciência em potência é temporalmente anterior

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Ποσον.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Στέρησις. Sigo a interpretação de Tricot (p. 188) e Ross (p. 299).

<sup>121</sup> **Φ**άσις

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Isto é, tem sujeito e predicado (Ross, p. 300), ou afirma um atributo do sujeito (Tricot, p. 189).

<sup>123</sup> Isto é, não indica qualquer atributo do sujeito.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Neste exemplo, a visão do objecto branco.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> 'Επιστήμη.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Πρᾶγμα.

no indivíduo <sup>127</sup>, embora em absoluto <sup>128</sup> nem temporalmente seja anterior: é, pois, a partir de algo que existe em acto que tudo se gera. O sensível é, manifestamente, o que faz passar a faculdade perceptiva da existência em potência para a actividade; esta, no entanto, não é afectada, nem é alterada. Tal consiste, por isso, numa outra espécie <sup>129</sup> de movimento <sup>130</sup>, pois o movimento é a actividade do que não alcançou o seu fim, enquanto a actividade em absoluto <sup>131</sup>, a do que alcançou o seu fim, é diferente <sup>132</sup>.

Percepcionar é, com efeito, semelhante ao simples dizer e entender. Já quando uma coisa é aprazível ou dolorosa, por assim dizer, <a faculdade perceptiva>, como se deste modo a afirmasse ou negasse, persegue-a ou evita-a. Além disso, sentir prazer e sentir dor é o activar do meio perceptivo <sup>133</sup> em relação ao que é bom ou ao que é mau, enquanto tais. Assim, a fuga e o desejo em actividade são a mesma coisa, e a faculdade que deseja e a faculdade que evita não são diferentes, nem entre si, nem da faculdade perceptiva; o seu ser <sup>134</sup>, no entanto, é distinto. Para a alma discursiva, as imagens servem <sup>135</sup> como as sensações <sup>136</sup>. E, quando ela afirma ou nega que uma coisa <imaginada> é boa ou má, evita-a ou persegue-a. Por isso é que a alma nunca entende sem uma imagem.

Como o ar torna a pupila <sup>137</sup> de uma determinada qualidade, e esta, por sua vez, age sobre uma outra coisa, o mesmo acontece, pois, no caso do ouvido, sendo porém o órgão último um único <sup>138</sup>, e um único o meio, embora o ser, para ele,

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Ἐν τῷ ἑνί.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Isto é, no que respeita à humanidade no seu todo (Ross, *comm. ad loc.*), ou ao universo no seu todo (Tomás Calvo, p. 238).

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Κίνησις. Deve ser entendido, neste contexto, como sinónimo de μεταβολή (mudança). Ver Tricot, p. 190, n. 3, e Ross, *comm. ad loc*.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> 'Απλῶς.

<sup>132</sup> Com Tomás Calvo, p. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Αἰσθητική (ver αἰσθητικός) μεσότης.

 $<sup>^{134}</sup>$  Τὸ εἶναι. Quer dizer, desejar, evitar e percepcionar são coisas diferentes.

<sup>135</sup> Isto é, funcionam, são úteis do mesmo modo que as sensações.

<sup>136</sup> Αἰσθήματα (τά).

<sup>137</sup> Lit., «o ar torna a pupila de certa natureza».

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Sigo Ross, comm. ad loc., p. 305.

seja múltiplo. [...] Mediante o quê <sup>139</sup> é que <a alma> discrimina em que é que diferem o doce e o quente, isso já foi dito ante- <sup>20</sup> riormente <sup>140</sup> e devemos dizê-lo também agora <sup>141</sup>. Isso é, pois, uma única coisa <sup>142</sup> no sentido em que o limite o é e estas duas qualidades, constituindo uma única coisa por analogia e em número, relacionam-se entre si como aquelas <qualidades> <sup>143</sup> se relacionam entre elas. Pois em que é que difere perguntar como é que se discrimina as coisas não homogéneas de perguntar como é que se discrimina coisas contrárias, como o branco e o preto? Ora, <sup>25</sup> como A, o branco, é para B, o preto, seja C para D. [Por consequência, também assim é se comutarmos os termos <sup>144</sup>.] Então, se C e A pertencerem a uma mesma coisa <sup>145</sup>, assim serão, como também D e B, uma e a mesma coisa. O seu ser, no entanto, não será o mesmo <sup>146</sup>. E assim acontece, também, no caso daqueles <sup>147</sup>. O raciocínio seria o mesmo se A fosse o doce e B fosse o branco. <sup>431b</sup>

Quanto à faculdade que entende, ela entende as formas <sup>148</sup> nas imagens <sup>149</sup>. E como são definidos pela faculdade, nos sensíveis <sup>150</sup>, aquilo que devemos evitar e aquilo que devemos perseguir, também na ausência de sensação, quando se volta para as imagens <sup>151</sup>, ela se move. Por exemplo, ao percepcionarmos <sup>5</sup> a tocha como fogo, e ao vermos que se move, reconhecemos, pelo sentido comum <sup>152</sup>, que se trata de um inimigo. Já outras vezes é pelas imagens e pensados que estão na alma, como se estivéssemos a vê-los, que raciocinamos e deliberamos a res-

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Ou seja, aquilo pelo qual a alma discrimina o doce e o quente é o sentido comum.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Ver III.2, 426a12-23.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Sigo a interpretação de Tricot (p. 192, n. 3).

 $<sup>^{142}</sup>$  Trata-se de uma única faculdade (Tomás Calvo, p. 239). Ver ainda Ross,  $\it{comm.~ad~loc}$  .

<sup>143</sup> Isto é, o amargo e o frio, seus contrários (Ross, comm. ad loc.).

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Quer dizer, A está para C como B para D.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Ou seja, se forem atributos de um mesmo sujeito.

 $<sup>^{146}\,</sup>$  Isto é, ser para D não é o mesmo que ser para B; serão essencialmente diferentes.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Quer dizer, de C e A.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Εἴδη, ver εἶδος.

 $<sup>^{149}</sup>$  Φαντάσματα (τά). Isto é, nos objectos da imaginação.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Ἐν ἐκείνοις. É difícil (e polémico) identificar a realidade a que o pronome se refere. Seguimos a proposta de Tricot (p. 194, n. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 240).

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Pois o movimento é um sensível comum.

peito do que há-de vir, com base nos factos presentes. E quando <a faculdade que entende> diz que ali está algo aprazível ou doloroso, partindo disso evita-o ou persegue-o — e far-se-á, 10 de uma maneira geral, uma única coisa. Então, o que existe sem a acção, o verdadeiro e o falso, pertence ao mesmo género que o bom e o mau. Eles diferem, no entanto, pelo facto de o verdadeiro e o falso serem absolutos, enquanto o bom e o mau o são para alguém. Ora, as chamadas «abstracções», entende-as como entende o adunco. Enquanto adunco, não o entende separadamente; já se o entende enquanto concavidade em actividade, entende-o sem a carne em que a concavidade se dá. 15 < Entende-se > deste modo os objectos matemáticos: não sendo separáveis <da matéria>, quando os entende, entende-os, no entanto, como se o fossem. Assim, de uma forma geral, o entendimento em actividade identifica-se com os seus objectos. Se é possível ou não entender alguma coisa de entre as que existem separadas <da matéria>, quando o próprio entendimento não existe separado de uma grandeza, teremos de investigar posteriormente 153.

## 8. Faculdades da alma relacionadas com o pensamento. Entendimento, imaginação e sensação

Resumindo agora o que foi dito sobre a alma, afirmemos de novo que ela se identifica, de algum modo, com todos os entes. É que os entes são, com efeito, sensíveis ou entendíveis <sup>154</sup>, a ciência identifica-se, de alguma maneira, com as coisas cientificamente cognoscíveis <sup>155</sup>, e a percepção sensorial, por seu turno, identifica-se com as coisas sensíveis <sup>156</sup>. É preciso investigar, então, como é que isto assim é.

Não se conhece qualquer texto aristotélico que possa identificar-se com o escrito em causa.

 $<sup>^{154}</sup>$  Νοητά (τά), ver νοητόν. Refere-se aos seres enquanto objectos do entendimento.

 $<sup>^{155}</sup>$  Ἐπιστητά (τά), ver ἐπιστητόν. Isto é, a ciência identifica-se com os seus objectos.

 $<sup>^{156}</sup>$  Quer dizer, a percepção sensorial, como o conhecimento, identifica-se com os seus objectos.

A ciência e a percepção sensorial dividem-se em conformidade com os seus objectos <sup>157</sup>: por um lado, a ciência e a percepção sensorial em potência, em conformidade com os seus 25 objectos em potência; por outro, a ciência e a percepção sensorial em acto, em conformidade com os seus objectos em acto. A faculdade perceptiva e a faculdade científica <sup>158</sup> da alma são, em potência, os seus objectos, isto é: a última, o cientificamente cognoscível; a primeira, o sensível. É necessário, então, que tais faculdades sejam os próprios objectos ou as formas <dos objectos> 159. Ora, os próprios objectos elas não podem ser, pois não é a pedra que existe na alma, mas sim a sua forma. A alma 432a comporta-se, desta maneira, como a mão: a mão é um instrumento dos instrumentos 160, o entendimento é a forma 161 das formas e o sentido é a forma dos sensíveis. Mas como, ao que parece, nenhuma coisa existe separadamente e para além das grandezas sensíveis, é nas formas sensíveis que os objectos 5 entendíveis existem. Estes são os designados «abstracções» 162 e todos os estados <sup>163</sup> e afeccões dos sensíveis. Mais, por isso, se nada percepcionássemos, nada poderíamos aprender nem compreender. Além disso, quando se considera 164, considera--se necessariamente, ao mesmo tempo, alguma imagem. As imagens são, pois, como sensações 165, só que sem matéria. Já a 10 imaginação é algo diferente da afirmação e da negação 166, pois o verdadeiro e o falso são uma combinação 167 de pensados.

<sup>157</sup> Τέμνεται... εἰς...: expressão problemática (ver Ross, comm. ad loc., e Tricot, p. 196, n. 3). O conhecimento e a sensação dividem-se em correspondência (Ross, p. 308) ou da mesma maneira (Tricot, p. 196) que os seus objectos.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Ἐπιστημονικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de conhecer cientificamente (ἐπίστασθαι).

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Εἴδη, ver εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Isto é, a mão é um instrumento que serve para usar os outros instrumentos (Tricot, p. 197, n. 1, e Ross, *comm. ad loc.*).

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Isto é, em abstracção.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Έξεις, ver ἕξις.

<sup>164</sup> Θεωρείν.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Αἰσθήματα (τά), ver αἴσθημα.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Φάσις e ἀπόφασις.

 $<sup>^{167}</sup>$  Συμπλοκή. E não um pensamento apenas, correspondendo a uma única imagem (Ross, comm. ad loc.).

Mas, então, em que é que os primeiros pensados  $^{168}$  diferirão das imagens?  $^{169}$  Talvez nem os outros <pensados>  $^{170}$  sejam imagens, embora não se dêem sem imagens.

# 9. O movimento dos seres animados. Parte da alma que move

A alma dos animais foi definida por duas faculdades: 15 pela faculdade capaz de discriminar <sup>171</sup>, que é uma actividade do pensamento discursivo e da sensabilidade, e ainda por imprimir o movimento de deslocação. Assim, acerca da sensibilidade e do entendimento, precisou-se o bastante. Já a respeito do que move, cumpre investigar que coisa pertencente à alma é que o faz: se é uma única parte, separável da alma em 20 grandeza ou em definição <sup>172</sup>, ou a alma no seu todo. Ora, se for alguma parte <da alma>, temos de estudar se é algo específico, distinto das coisas que habitualmente se dizem e do que iá referimos, ou se é uma destas 173. Suscita logo uma dificuldade em que sentido se deve falar de partes da alma e quantas são. Elas parecem existir, de alguma maneira, em número infinito, e não apenas as que alguns mencionam distinguindo 25 a parte que raciocina <sup>174</sup>, a impulsiva <sup>175</sup>, a apetitiva, ou, de

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Πρῶτα νοήματα, ver νόημα. Expressão sujeita a diversas interpretações. Pode designar os pensamentos menos abstractos (Ross, *comm. ad loc.*), os pensamentos simples (ἀπλᾶ), indivisíveis (ἀδιαίρετα) e não compostos (ἀσύνθετα) (Tricot, p. 198, n. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Φαντάσματα (τά), ver φάντασμα.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Isto é, os pensamentos que não são compostos (Tricot, p. 198, n. 2).

 $<sup>^{171}</sup>$  Κριτικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de discrimir ou julgar (κρίνειν).

 $<sup>^{172}</sup>$  Μέγεθος (grandeza) e λόγος (definição). O passo sofre diversas interpretações (ver «soit réellement, soit par la pensée», Tricot, p. 199, n. 1; «either in local position or in definition, i. e., in function», Ross, p. 312).

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Ou seja, uma das coisas que habitualmente se diz terem este papel.

 $<sup>^{174}</sup>$  Λογιστικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de raciocinar.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Θυμικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de sentir impulsos/impulsionar.

acordo com outros, a parte racional e a irracional 176. É que. segundo as diferenças pelas quais as dividem, parecem existir ainda outras partes, mais distantes entre si do que estas. São, com efeito, aquelas de que acabámos de falar: a parte nutritiva <sup>177</sup>, que pertence às plantas e a todos os animais; a parte 30 perceptiva <sup>178</sup>, que não se pode classificar facilmente como sendo nem irracional, nem racional. Além disso, existe a parte imaginativa <sup>179</sup>. Esta, diferente das outras em ser, suscita a <sup>432</sup>b enorme dificuldade de se saber com qual delas se identifica, ou de qual é diferente. Isto, se se partir do princípio de que existem partes da alma separadas. Acrescente-se a parte desiderativa, que, em definicão 180 e pela sua capacidade, pode- 5 rá parecer diferente de todas as outras. Mais, seria absurdo separá-la, dado na parte racional <sup>181</sup> se gerar a vontade, na irracional o apetite e o impulso. E se a alma tiver três partes, o desejo figurará em cada uma delas.

Retomando agora o estudo que temos em mãos, o que é que move o animal de lugar? Os movimentos de crescimento e envelhecimento, pertencendo a todos os seres vivos, parecem dever-se a algo que existe em todos, a faculdade reprodutiva <sup>182</sup> 10 e nutritiva. No que toca à inspiração e à expiração, ao adormecer e ao acordar, temos de os estudar mais tarde, por suscitarem grande dificuldade. Já a respeito do movimento espacial, cumpre estudar o que é que imprime ao animal o movimento de marcha. Que, de facto, não é a faculdade nutritiva é evidente: este movimento, com efeito, dá-se sempre tendo em vista um fim, ocorrendo quer juntamente com a imaginação, quer com o desejo. É que nada se move a não ser por desejar ou evitar algo, sem ser pela força. Além disso, as plantas seriam capazes de mover-se e teriam alguma parte orgânica para tal movimento. Também não é, pelos mesmos motivos,

<sup>176</sup> Λόγον/ ἄλογον.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Θρεπτικόν (τὸ). Ver II.4.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Αἰσθητικόν (τὸ). Ver II.5-III.2.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Φανταστικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de imaginar. Ver III.3, 427a14-429a9.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Λογιστικόν (τὸ).

 $<sup>^{182}</sup>$  Γεννητικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de reprodução.

a faculdade perceptiva, já que muitos dos animais que possuem sensibilidade permanecem fixos e imóveis 183 durante toda 20 a vida. Ora, a natureza nada produz em vão, nem negligencia nenhuma das coisas necessárias (constituem excepção os seres mutilados <sup>184</sup> ou os imperfeitos <sup>185</sup>). Ora, os animais a que aludo são perfeitos e não mutilados (indica-o o facto de se reproduzirem, atingirem a maturidade e envelhecerem). Se assim é, aqueles animais teriam, por consequência, as partes orgânicas 25 da marcha. O que move também não é, contudo, a faculdade de raciocinar, isto é, o chamado «entendimento». O entendimento teorético, com efeito, não tem em vista o que se deve fazer <sup>186</sup>. Ele nada diz a respeito do que se deve evitar e desejar, quando o movimento é sempre daquele que evita ou persegue alguma coisa; nem sequer quando <0 entendimento> tem em vista algo deste tipo ordena logo evitá-lo ou persegui-lo. 30 Por exemplo, muitas vezes o entendimento discorre algo temível ou aprazível, mas não ordena que se tenha medo; é apenas o coração que se move, ou, se for algo aprazível, uma outra 433a parte. Além disso, até quando o entendimento manda e o pensamento discursivo diz para evitarmos algo ou o perseguirmos, não nos movemos <em conformidade>. Agimos, antes, de acordo com o apetite, como um homem que não se controla <sup>187</sup>. E, de uma forma geral, verificamos que quem domina a medicina não a pratica sempre, de forma que o que determina a 5 acção conforme à ciência 188 é outra coisa que não a ciência. Nem é o desejo o determinante deste movimento; é que os homens que não sofrem de imoderação, embora sintam desejos e apetites, não fazem aquilo de que possuem desejo — eles obedecem, antes, ao entendimento.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Μόνιμα (τά), os animais que não se movem.

 $<sup>^{184}</sup>$  Πηρώματα (τά). Isto acontece por doença ou por acidente (Ross, comm. ad loc.).

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> 'Ατελής, ver ἀτελεῖς. Trata-se dos animais que não se desenvolveram completamente; ver III.1, 425a10-11 (Ross, *comm. ad loc.*).

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Πρακτόν.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> 'Ακρατής. Isto é, que não se controla.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Έπιστήμη.

# 10. Movimento dos seres animados. Desejo e entendimento

Aparentam imprimir movimento, de qualquer modo, estas duas coisas, o desejo e o entendimento, desde que se tenha a 10 imaginação por um tipo de pensamento. É que muitos obedecem, à margem da ciência, às imaginações. Mais, nos outros animais não existe pensamento nem raciocínio 189, mas sim imaginação. Ambos, com efeito — isto é, o entendimento e o desejo — são capazes de mover espacialmente. Mas o entendimento <que o faz> é o prático 190, o que raciocina em vista de uma coisa. Este difere do teorético <sup>191</sup> em finalidade. Ouanto ao desejo, <sup>15</sup> todo ele existe, também, em vista de alguma coisa; o objecto do desejo é, pois, o princípio 192 do entendimento prático 193, enquanto o termo final <do raciocínio> é, então, o princípio da acção. De forma que estas duas coisas parecem ser, com boa razão, as que movem: o desejo e o pensamento discursivo prático. Com efeito, o objecto do desejo é que move, e o pensamento discursivo move, porque o seu 194 princípio é o objecto do dese- 20 jo. E a imaginação, quando move, não move sem o desejo.

Existe apenas uma coisa, então, que move: a faculdade desiderativa <sup>195</sup>. E, se duas coisas movessem — o entendimento e o desejo —, moveriam devido a algum aspecto <sup>196</sup> comum. Agora o entendimento não parece mover sem o desejo, pois a vontade é um desejo, e quando nos movemos de acordo com o raciocínio <sup>197</sup>, movemo-nos também de acordo com uma vontade. O desejo, por seu turno, move também à margem do racio- <sup>25</sup> cínio <sup>198</sup>, pois o apetite é um tipo de desejo. O entendimento, com efeito, está sempre correcto; já o desejo e a imaginação podem estar correctos ou incorrectos. Por isso, é sempre o objec-

<sup>189</sup> Λογισμός.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Νοῦς πρακτικός.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Νοῦς θεωρητικός.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> 'Αρχή. Trata-se do ponto de partida.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Νοῦς πρακτικός.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Isto é, o princípio do pensamento.

<sup>195 &#</sup>x27;Ορεκτικόν (τό). Sigo a interpretação de Tricot (p. 204).

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Εἶδος.

<sup>197</sup> Λογισμός.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Λογισμός.

to do desejo que move. Este <sup>199</sup>, por sua vez, é ou o que é bom, ou o que aparenta sê-lo. É que nem tudo é bom, apenas o realizável através da acção <sup>200</sup>; o realizável através da acção, por seu turno, é o que pode também ser de outra maneira <sup>201</sup>.

Que é aquela faculdade da alma, a que chamamos «dese-433b jo», que move, isso é evidente. No que respeita aos que dividem a alma em partes, se dividem e separam segundo as capacidades, haverá muitas partes: a nutritiva, a perceptiva, a que entende, a deliberativa <sup>202</sup> e ainda a desiderativa. Estas <partes> diferem mais umas das outras do que as partes apetitiva e impulsiva <sup>203</sup> diferem entre si. Ora, uma vez que se dão de-5 sejos contrários uns aos outros e isto acontece quando o raciocínio e os apetites são contrários, sucedendo nos seres que possuem a percepção do tempo (o entendimento, de facto, ordena-nos que resistamos, por causa do que se seguirá, quando o apetite ordena que o persigamos, por causa do imediato: o prazer imediato afigura-se-nos absolutamente aprazível e absolutamente bom, por não vermos o que se seguirá) o que 10 move será um em espécie, a faculdade desiderativa enquanto desiderativa, embora o primeiro de todos seja o objecto do desejo. É que este move sem se mover, ao ser entendido e ao ser imaginado. Em número, porém, são várias as coisas que movem.

Existem, então, três coisas <sup>204</sup>: uma, o que move; a segunda, aquilo com que move; e ainda uma terceira, o que é movido. Por seu turno, o que move é duplo: existe, assim, o que não se move e o que move e é movido. O que não se move é o bem realizável através da acção; já o que move e é movido é a faculdade desiderativa. É que o que é movido, é movido em virtude de desejar, e o desejo em actividade é um tipo de movimento. O que é movido, por sua vez, é o animal. No que respeita ao órgão mediante o qual o desejo move, ele é já

<sup>199 &#</sup>x27;Ορεκτόν (τό). Isto é, o objecto do desejo.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Πρακτόν (τό). Sigo Tomás Calvo (p. 247).

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Quer dizer, o contingente (τὸ ἐνδεχόμενον).

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Βουλευτικόν (τό), a parte da alma dotada da capacidade ou do poder de ter ou sentir vontades (βούλεσθαι).

<sup>203</sup> Έπιθυμητικόν (τό) e θυμικόν (τό).

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Isto é, o movimento implica três factores.

corpóreo, pelo que devemos ter em vista este tema por ocasião do estudo das funções comuns ao corpo e à alma <sup>205</sup>.

Agora, numa palavra: o que move de forma orgânica <sup>206</sup> é aquilo em que o princípio e o fim são o mesmo, como, por exemplo, numa articulação. Neste caso, o convexo e o côncavo são um o fim, o outro o princípio <do movimento> — por isso, um está em repouso e o outro move-se, sendo coisas diferentes em definição <sup>207</sup>, mas inseparáveis em grandeza. Tudo se <sup>25</sup> move, pois, por impulsão ou por tracção. Por isso, como num círculo, é preciso que algo esteja em repouso e daí o movimento seja iniciado. De uma forma geral, como foi dito, o animal é capaz de mover-se a si mesmo em virtude de ser capaz de desejar. A faculdade desiderativa, por sua vez, não existe sem a imaginação; e toda a imaginação é racional <sup>208</sup> ou perceptiva. Desta última, com efeito, os outros animais <sup>209</sup> também participam. <sup>30</sup>

# 11. Movimento dos seres animados. Implicação de outras faculdades

No que respeita aos animais imperfeitos <sup>210</sup> — isto é, aqueles <sup>434a</sup> a que pertence apenas o sentido do tacto —, temos de examinar o que é que os move <sup>211</sup>, e ainda se podem ou não possuir imaginação e igualmente apetite. Manifesta-se-nos que neles existem a dor e o prazer e, se existem estes, então existe também necessariamente apetite. A imaginação, contudo, de que modo poderá existir neles? Como se movem de forma não muito definida, talvez possuam também estas <faculdades> <sup>212</sup> 5 de forma não muito definida. Ora, a imaginação que é capaz

20

 $<sup>^{205}</sup>$  Ross entende que se trata do estudo feito em MA 698a14-b7, 702a21-b11.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> 'Οργανικώς. Isto é, o que move mediante órgãos.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Λογιστική, ver λογιστικός.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Isto é, os animais não racionais.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> 'Ατελη̂. Estes são os animais cujas partes e funções não se desenvolveram completamente (Ross, *comm. ad loc.*), não os mutilados (τά πηρώματα).

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Isto é, que elemento é que os move.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Ou seja, apetite (ἐπιθυμία) e imaginação (φαντασία).

de percepcionar 213, como foi dito 214, existe também nos outros animais <sup>215</sup>; a imaginação que é capaz de deliberar <sup>216</sup>, pelo contrário, pertence apenas aos animais racionais. Se se faz isto ou aquilo é já, com efeito, o trabalho de um raciocínio; e é forçoso que se use uma única medida, pois pretende--se o que é mais vantajoso. <Os animais desse tipo> serão, 10 assim, capazes de produzir uma única imagem <sup>217</sup> a partir de várias. O motivo pelo qual nos parece que <os animais inferiores> não possuem opinião é o seguinte: não possuem a <opinião > 218 que deriva do raciocínio 219. O desejo não envolve, por isso, a faculdade capaz de deliberar. Umas vezes, e pelo contrário, o desejo sobrepõe-se e move <a faculdade de deliberar>; outras vezes, aquela sobrepõe-se ao desejo e move--o, tal como uma esfera se sobrepõe e move outra, e tal como um desejo outro desejo, quando não ocorre moderação. E é sempre, por natureza, o desejo mais elevado que possui su-15 premacia e move. Deste modo, mover-se <sup>220</sup> implica já três tipos de movimento.

A faculdade científica, por seu turno, não se move, antes repousa. Existem, então, uma suposição e um enunciado <sup>221</sup> respeitantes ao universal, e existe uma suposição respeitante ao particular. A primeira diz que certo tipo de <homem> tem de praticar um acto de certa natureza; o segundo, que este é um acto daquela natureza e que eu sou um homem daquele tipo.

<sup>213</sup> Φαντασία αἰσθητική.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Ver II.10, 433b29-30.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Isto é, nos animais irracionais.

<sup>216</sup> Φαντασία βουλευτική.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Φάντασμα.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> O texto apresenta, como complemento directo da forma verbal que significa «possuir», o artigo feminino. Este pode, gramaticalmente, referir-se ao substantivo δόξα («opinião») ou ao substantivo φαντασία («imaginação»). Sigo a interpretação de Tomás Calvo (p. 249) e Ross (p. 318) — que difere da de Tricot (p. 209) —, entendendo que o referente em causa é δόξα (opção sintacticamente mais verosímil). Assim, os animais em causa poderão possuir imaginação sem possuir opinião.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Συλλογισμός. Os códices apresentam αὕτη δὲ ἐκείνην; suprimo com Ross.

 $<sup>^{220}</sup>$  Τρεῖς θορᾶς. Sigo Tomás Calvo (p. 250). Ver ainda Ross (p. 318) e Tricot (p. 209, n. 4).

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Λόγος (Tomás Calvo, p. 250).

É esta última opinião a que move, e não a respeitante ao universal. Ou talvez ambas movam, mas a primeira permanecen- 20 do, preferencialmente, em repouso, e a segunda não.

## 12. A faculdade nutritiva e a sensibilidade. Necessidade da nutrição e da sensibilidade

Todo o ente que vive e que possui alma tem de dispor, necessariamente, de alma nutritiva, desde que é gerado até perecer. É necessário, pois, que o ente gerado disponha de crescimento, maturidade e envelhecimento. Ora, sem a alimentação, 25 é impossível que estes sucedam; é forçoso, por isso, que a faculdade nutritiva exista em todos os seres que são gerados e envelhecem. A sensibilidade, porém, não tem de existir necessariamente em todos os seres vivos. Não <a possuem>, com efeito, os seres de corpo simples, que não podem possuir tacto [e, sem este, nenhum animal pode existir]. Também não <a possuem> os seres que não são capazes de receber as formas <sup>222</sup> sem a matéria. O animal, é já forçoso que possua sensibilidade, 30 se a natureza nada faz em vão. Na natureza, de facto, todos os seres existem com uma finalidade, ou então serão acontecimentos vinculados a entes <sup>223</sup> que existem com uma finalidade. Assim, todo o corpo capaz de se deslocar <sup>224</sup>, se não possuísse sensibilidade, pereceria e não alcancaria o seu fim — e este é obra 434b da natureza. Além disso, como seria, nesse caso, alimentado? Os seres que não se movem alimentam-se daquilo a partir do qual se desenvolveram. Ora, não é possível que um corpo que não possui sensibilidade tenha alma e ainda o entendimento capaz de discriminar, e isto não sendo imóvel e tendo sido gerado (não, porém, no caso de não ter sido gerado). Mais, por- 5 que é que não haveria de ter sensibilidade? Só se isso fosse melhor para a alma ou para o corpo; mas não é melhor, nas presentes circunstâncias, para nenhum dos dois. A alma, na realidade, não entenderia melhor, e o corpo não existiria melhor por aquele motivo <sup>225</sup>. Assim, nenhum corpo não imóvel possui alma sem possuir sensibilidade.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Εἴδη, ver εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Sigo Tomás Calvo, p. 251.

<sup>224</sup> Πορευτικόν.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Isto é, por não ter sensibilidade.

Se, com efeito, possui sensibilidade, o corpo tem de ser 10 necessariamente simples ou composto <sup>226</sup>. Não é possível, no entanto, que seja simples; é que, nesse caso, não possuiria tacto, quando é necessário que o possua. Tal decorre claramente do seguinte: uma vez que o animal é um corpo animado e que todo o corpo é tangível — sendo tangível o que é sensível pelo tacto —, o corpo do animal tem de ser dotado, necessariamente, de sensibilidade táctil, se se tem em vista que o animal sobreviva. Os outros sentidos percepcionam por meio de outras coi-15 sas <sup>227</sup>, nomeadamente o olfacto, a visão e a audição. Ora um ente que não possua sensibilidade, ao entrar em contacto com os objectos não será capaz de evitar umas coisas e acolher outras. É, se assim é, será impossível que o animal sobreviva. O paladar é, por isso, como um tipo de tacto: é o sentido do alimento, sendo o alimento o corpo tangível. O som, a cor e o 20 cheiro, ao invés, não alimentam, não produzem crescimento nem envelhecimento. É necessário, por consequência, que o paladar seja um tipo de tacto — isto porque ele é o sentido do tangível e do nutritivo. Ambos os sentidos são, de facto, necessários ao animal, que não pode, evidentemente, existir sem tacto. Já os seus outros sentidos existem para o bem-estar. Estes, 25 então, não têm de existir em qualquer espécie de animais, mas apenas em alguns: por exemplo, na espécie de animais que se desloca <sup>228</sup>. Se, de facto, se tem em vista que o animal sobreviva, ele tem de percepcionar não só quando toca, mas também, necessariamente, à distância. Tal acontecerá se o animal for capaz de percepcionar mediante um intermediário. Esse intermediário, assim, é afectado e movido pelo sensível, e o próprio animal pelo intermediário. Acontece, então, como <no movi-30 mento de deslocação>: aquilo que move de lugar produz uma mudança até um dado ponto, e aquilo que sofreu o impulso torna um outro capaz de impulsionar. O movimento dá-se, assim, mediante um intermediário: o primeiro, movendo-se, transmitiu um impulso sem ter sofrido impulsão; já o último, por seu turno, apenas é impulsionado, não impulsionando. 435a O meio, porém, fez ambas as coisas, existindo muitos meios.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Μικτός.

 $<sup>^{227}</sup>$  Quer dizer, por intermediários que não são os próprios órgãos sensoriais.

<sup>228</sup> Πορευτικόν.

O mesmo sucede no caso da alteração, com a excepção de que, ao ser alterado, o ser permanece no mesmo lugar. Por exemplo, se se pressionar um objecto na cera, a cera é movida até onde se pressionou o objecto; uma pedra, por sua vez, não se moveria de todo, enquanto a água seria movida até uma profundidade maior. Já o ar é o que mais se move, age e é afectado, se permanecer e se mantiver compacto. Por isso, no que 5 respeita ao reflexo <sup>229</sup> <da luz>, melhor do que <imaginar> que <a visão>, tendo saído do olho, é reflectida, é considerar que o ar é afectado pela figura <sup>230</sup> e pela cor, enquanto este se mantém compacto. Numa superfície lisa, o ar mantém-se, com efeito, compacto, e por isso ele move novamente a vista, como se uma marca penetrasse a cera até ao extremo oposto.

## 13. A faculdade nutritiva e a sensibilidade. Necessidade do tacto; finalidade dos sentidos

Que não é possível que o corpo do animal seja simples, isso é evidente. Quer dizer, não é possível que seja feito, por exemplo, de fogo ou de ar. É que, sem o tacto, o animal não pode ter qualquer outro sentido, pois todo o corpo animado possui a capacidade de tocar, como foi dito <sup>231</sup>. Os outros <elementos>, por seu turno, com a excepção da terra, poderão 15 constituir órgãos sensoriais. Todos estes, no entanto, produzem a sensação ao percepcionarem por meio de outra coisa, ou seja, por meio de intermediários. O tacto, por sua vez, dá-se ao serem tocados os próprios objectos, motivo pelo qual possui tal designação. Embora os outros órgãos sensoriais também percepcionem por contacto, percepcionam, no entanto, por meio de outra coisa. O tacto, então, é o único que parece percepcionar por meio de si mesmo <sup>232</sup>. Daqui decorre que, daqueles ele- 20 mentos, nenhum poderia constituir o corpo do animal; nem o corpo, na verdade, pode ser feito apenas de terra, pois o tacto é como um meio de todos os tangíveis e o seu órgão sensorial

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> 'Ανάκλασις. Trata-se do reflexo da luz.

 $<sup>^{230}</sup>$   $\Sigma \chi \hat{\eta} \mu \alpha$ .

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Ver III.12, 434b10-24.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Isto é, percepciona directamente.

é capaz de receber não apenas quantas diferenças da terra existem, mas também o quente e o frio e todos os outros tangíveis.

25 E por isso não percepcionamos, de facto, com os ossos, os cabelos e outras partes do mesmo tipo, isto é, por serem feitas de terra. Quanto às plantas, estas não possuem qualquer sentido por isso, por serem feitas de terra. Para mais, sem o tacto não pode haver qualquer outro sentido, e o seu órgão sensorial não é feito <apenas> de terra, nem de qualquer outro dos elementos.

É evidente, portanto, que este é necessariamente o único 5 sentido de cuja privação resulta que os animais pereçam. É que, na verdade, nada que não seja um animal pode possuí-lo, e, para ser um animal, não é necessário que possua qualquer sentido além deste. Também é por isso que os outros sensíveis <sup>233</sup> — como a cor, o som e o cheiro — não destroem, com os seus excessos, o animal, mas apenas os órgãos sensoriais <correspondentes>. O contrário não se daria a não ser por acidente, 10 como, por exemplo, se um impulso ou um golpe sucedem em simultâneo com um som ou se pelos objectos visíveis <sup>234</sup> e pelo cheiro são movidas outras coisas que destroem por contacto. Quanto ao sabor, é em virtude de ser simultaneamente táctil 235 que ele pode destruir <o animal>. Já o excesso dos tangíveis — por exemplo, o quente, o frio e o duro — destrói o animal. 15 Ora, o excesso de todo o sensível, com efeito, destrói o órgão sensorial <correspondente>; por consequência, o excesso do tangível destrói o tacto, pelo qual se define o animal, uma vez que sem o tacto se provou ser impossível que o animal exista. Por isso, o excesso dos tangíveis não destrói apenas o órgão sensorial, mas também o animal, pois é só o tacto que o animal tem forçosamente de possuir. Ora, o animal possui os ou-20 tros sentidos, como disse <sup>236</sup>, não para existir, mas para o seu bem-estar. Por exemplo, uma vez que vive no ar e na água e, de um modo geral, no transparente, o animal dispõe de visão para ver. Ele dispõe, por sua vez, de paladar, por causa do que

 $<sup>^{233}</sup>$  Αἰσθητά (τά), ver αἰσθητόν. Isto é, os objectos dos outros sentidos.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> 'Οράματα (τά).

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> 'Απτικόν, ver ἁπτικός.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Ver III.12, 434b24-25.

é aprazível <sup>237</sup> e do que é doloroso <sup>238</sup>, para o percepcionar no alimento, o desejar e mover-se. O animal dispõe, ainda, de audição, para que lhe seja comunicado algo, [e de língua, para comunicar algo a outro].

25

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Ἡδύς.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Λυπαρός.

# GLOSSÁRIO

| ἄγνοια — ignorância                   | αἰτία, pl. αἰτίαι — causa, motivo   |
|---------------------------------------|-------------------------------------|
| ἀδιαίρετος — indivisível; opõe-se a   | ἀκμή — maturidade, auge             |
| διαιρετός                             | ἀκοή — (sentido da) audição, acto   |
| ἀεί (εἶναι) — eterno, que existe sem- | de ouvir, ouvido                    |
| pre                                   | ἄκουσις — audição                   |
| ἀήρ — ar                              | ἀκουστόν (τό) — o audível (aquilo   |
| ἀθάνατος — imortal                    | que pode ser ouvido, o objec-       |
| αἰσθάνεσθαι — percepcionar (percep-   | to da audição; de ἀκουστός)         |
| cionar com os sentidos, sentir)       | ἀληθής — verdadeiro                 |
| αἰσθανόμενον (τό) — aquele que per-   | ἀλλοιοῦν — alterar(-se)             |
| cepciona (o sujeito perceptivo,       | ἀλλοίωσις — alteração               |
| o ente dotado de sensibilidade)       | ἀμερής — indivisível, que não tem   |
| αἴσθημα — sensação (o objecto da      | partes; opõe-se a μεριστός          |
| percepção sensorial)                  | ἀμιγής — sem mistura                |
| αἴσθησις — sensação, percepção        | ἀνάμνησις — reminiscência           |
| (sensorial); sensibilidade (ver       | ἀνάπτον (τό) — o intangível (aquilo |
| Mesquita, 515-517); sentido           | que não se pode tocar); opõe-       |
| (composto pelo órgão e pela           | -se a ἁπτόν                         |
| faculdade)                            | ἀνήκουστον (τό) — o inaudível       |
| αἰσθητήριον — órgão sensorial         | (aquilo que não se pode ou-         |
| αἰσθητικόν (τό) — faculdade per-      | vir; de ἀνήκουστον); opõe-se        |
| ceptiva (de aἰσθητικός; ver           | a ἀκουστόν                          |
| αἰσθάνεσθαι)                          | ἀνήκουστος — inaudível              |
| αἰσθητικός — perceptivo, capaz de     | ἀνομοιομερῆς — que possui partes    |
| percepcionar                          | diferentes                          |
| αἰσθητόν (τό) — o sensível, o per-    | ἀντικείμενον (τό) — oposto          |
| cepto (o objecto da percepção         | ἀόρατον (τό) — o invisível (aquilo  |
| sensorial; de αἰσθητός)               | que não pode ser visto); opõe-      |
| αἰσθητός — sensível, perceptível      | -se a ὁρατόν                        |
| (pelos sentidos)                      | ἀόρατος — invisível                 |
|                                       |                                     |

ἀόριστος — indefinido γλυκύς — doce ἀπαθής — impassível, que não é γνωριστικός — capaz de (re)conheafectado (ver πάθος) άπλοῦν σῶμα — corpo simples (deδιανοεῖν — discorrer signa um dos quatro elemenδιάνοια — pensamento discursivo διάνοια πρακτική — pensamento tos) ἀπόδειξις — demonstração discursivo prático άπτικόν (τό) — o táctil, aquilo que διαφανής — transparente é capaz de tocar διαφορά — diferença, qualidade ἁπτικός — táctil (do tacto, relativo distintiva ao tacto), que é capaz de tocar δόξα — opinião άπτόν (τό) — o tangível (aquilo que δοξάζειν — formar opiniões pode ser tocado, o objecto do δοξαστικόν (τό) — faculdade opitacto) nativa (ver δοξάζειν) δύναμις — potência (opõe-se a ἁπτός — tangível ἀριθμός — número ἐνέργεια); faculdade, poder, ἁρμονία — harmonia capacidade εἴδη — ver εἶδος ἀρχή — princípio ἀσώματος — incorpóreo (ver σῶμα) εἶδος, pl. εἴδη — forma, espécie, forἀτελη (τά) — animais «imperfeitos», ma específica, aspecto εἶναι — ser, existir; τὸ εἶναι: o ser, isto é, não completamente desenvolvidos (de ἀτελής, ina essência completo, inacabado) εἷς,  $\mu$ ία, ἕν — um, uno, compacto ἄτομον (τό) — átomo; o indivisível ἕκαστος — cada um, todo (de ἄτομος, indivisível) ἔμψυχον (τό) — ente animado, ente αὔξη, αὔξησις — crescimento que possui alma (de ἔμψυχον); opõe-se a ἄψυχον ἁφή — tacto ἄψυχον — ente inanimado, que não ἕν — um, o uno, a unidade (forma possui alma (ver ἔμψυχον) neutra de εἷς) βαρύς — grave ἐναντίον (τό) — o contrário βία — pela força; opõe-se a «por ἐναντίωσις — contrário, par de connatureza» (κατὰ φύσιν) trários, contrariedade βούλεσθαι — ter ou sentir vontades ἐνέργεια — actividade; opõe-se a (ver βούλησις) δύναμις ἐνεργεῖν — passar à actividade, ao βουλευτικόν (τό) — faculdade deliberativa (ver βούλεσθαι) exercício βούλησις — vontade ένοποιοῦν (τό) — aquilo que unifiγεννητικόν (τό) — faculdade reproca (de ἐνοποιεῖν) dutiva έντελέχεια — acto, realização plena ἕξις — estado (positivo) γένος — género, raça γεῦσις — (sentido do) paladar ἐπιθυμεῖν — ter ou sentir apetites γευστικόν (τό) — do paladar, relaἐπιθυμητικόν (τό) — faculdade apetivo ao paladar titiva (de ἐπιθυμητικός; ver γευστόν (τό) — aquilo que pode ser ἐπιθυμεῖν) saboreado (o objecto do palaέπιθυμητικός — apetitivo, que sendar; de γευστός) te apetites γιγνώσκειν — (re)conhecer ἐπιθυμία — apetite

ἐπίπεδον (τό) — superfície κινείν — mover, imprimir moviἐπίστασθαι — conhecer (cientificamento κινεῖσθαι — ser movido, mover-se mente) ἐπίστασις — paragem κίνησις — movimento ἐπιστήμη — ciência, saber κινητικόν — motor, capaz de moἐπιστημονικόν (τό) — faculdade cienver (ver κινείν) tífica (ver ἐπίστασθαι) κινητός — móbil (ver κινείν) ἐπιστήμων — sábio (aquele que é κρᾶσις — mistura dotado de ἐπιστήμη) κρίνειν — discriminar, exercer juízo ἐπιστητόν (τό) — o (objecto) cienti-(julgar) ficamente cognoscível κριτικόν (τό) — faculdade de disἔργον — acção, função criminar ou de julgar ἕτερος — diferente, diverso, outro κύριος — dominante, principal, funέτέρου ἕνεκα — por causa de outra damental, determinante coisa λογισμός — raciocínio έτέρου χάριν — em vista de outra λογιστικόν (τό) — faculdade de raciocinar (ver λόγος) coisa ζῆν — viver λόγος, pl. λόγοι — definição; dis $ζ \hat{\omega}$ ον (τό) — animal, ente animado, curso racional; proporção; raser vivo ciocínio ήρεμεῖν — repousar μέγεθος — grandeza μεριστός — divisível; opõe-se a ἠρεμία — repouso θεωρεῖν — ter em vista, considerar άμερής θεωρητικόν (τό) — faculdade do μεταβάλλειν — mudar (produzir muconhecimento teorético (de dança), sofrer mudança θεωρητικός; ver θεωρείν) μεταβολή — mudança θεωρητικός — teorético (capaz de μεταξύ (τό) — o intermediário, aquiter em vista/considerar; ver lo que está entre θεωρεῖν) μή κινούμενον αὐτό (τό) — aquilo θρεπτικόν (τό) — faculdade nutritiva que não se move a si mesmo θυμικόν (τό) — faculdade impulsiva μὴ χωριστός — inseparável (ver θυμός — impulso χωριστός) ίδέα — ideia μία — uma, una (forma feminina ἴδιος — próprio de, exclusivo de de εἷς) καθ' αύτό, pl. καθ' αύτά — por si μικτός — composto μονάς — unidade mesmo, por si mesmos καθ' ἕκαστον — em particular, relaμόνιμα (τά) — animais que não se tivo ao particular movem (de μόνιμος, que não καθ' ἕτερον — por meio de outra se move) μορφή — forma, estrutura καθόλου — relativo ao universal νοείν — entender (captar, aperceκατ' ἀλλοίωσιν — (movimento) por ber-se, compreender) alteração νόημα — o pensado (o objecto do κατ' ἐνέργειαν — em actividade pensamento; ver νόησις) κατὰ τόπον [κίνησις] — deslocação νόησις — pensamento νοητικόν (τό) — faculdade que en-(espacial) tende (ver νοείν e νούς) κατὰ φύσιν — por natureza

νοητόν (τό) — o entendível (o obπεριφορά — (movimento de) revojecto do voûς) νοῦς — entendimento (captação, πηρώματα (τά) — animais mutilados (pl. de πήρωμα) compreensão) νοῦς θεωρητικός — entendimento πικρός — amargo πίστις — convicção teorético νοῦς πρακτικός — entendimento ποιεῖν — agir (sobre), produzir, fazer prático ποιον — qualidade — lit., «qual», ξύσμα — partícula, poeira perguntando pela natureza ὄζειν — cheirar (exalar cheiro) de; designa uma das categoοἰκεῖος — próprio de rias aristotélicas όμοειδής — da mesma espécie ποιοῦν (τό) — o agente, aquilo que όμοιομερής — que possui partes age (de ποιείν) πολυμερής — que possui diversas iguais őμοιον (τό) — o semelhante (de partes δμοιος) ποσον — quantidade — lit., «quanόμοιοῦν — tornar-se semelhante, to»; designa uma das categoassimilar-se rias aristotélicas őν (τό) — ente, ser που (ἐστι) — existir num lugar όξύς — ácido, agudo lit., «onde»; designa uma das ὄρασις — visão, acto de ver categorias aristotélicas δρατόν (τό) — visível (o que pode πρακτικός — prático ser visto, o objecto da visão) πρακτόν (τό) — o que é realizável ὀρεκτικόν (τό) — faculdade desideπρᾶξις — acção rativa (de ὀρεκτικός) προαίρεσις — escolha ὀρεκτικός — desiderativo προγενής — primordial; anterior πρῶτος — primeiro, primitivo, priὄρεξις — desejo δρισμός — definição mordial, primário ὀσμή — cheiro ρυσμός — ver σχήμα ὀσφραίνεσθαι — cheirar (percepcioστάσις — repouso nar o cheiro) στέρησις — privação ὀσφραντόν (τό) — aquilo que pode στιγμή — ponto ser cheirado (o objecto do στοιχείον — elemento (um dos quatro elementos) cheiro/olfacto) ὄσφρησις — (sentido do) olfacto, συγγενής — do mesmo género órgão olfactivo συλλογισμός — silogismo (arguοὐσία — substância; essência (ocormento dedutivo), raciocínio rência assinalada em nota de συμβεβηκός (τό) — acidente, propriedade acidental, aquilo que rodapé) — designa uma das categorias aristotélicas acompanha, aquilo que aconὄψις — (faculdade da) visão, vista tece a παθητικός — que pode ser afectado συμπέρασμα — conclusão πάθος — afecção; propriedade συμφυής — congenitamente unido a πάσχειν — sofrer afecção, ser afecσύμφυτος — congénito συμφωνία — síntese harmoniosa tado - designa uma das categorias aristotélicas σύνεσις — compreensão περιέχον (τό) — meio envolvente συνέχεια — continuidade

συνέχειν — unificar, tornar contínuo φαντασία αἰσθητική — imaginação συνεχής — contínuo perceptiva συνέχον (τό) — aquilo que unifica ou φαντασία βουλευτική — imaginatorna contínuo (ver συνέχειν) ção deliberativa σύνθεσις — combinação φάντασμα — imagem σχῆμα — figura, forma φανταστικόν (τό) — faculdade imaσῶμα — corpo; elemento (um dos ginativa quatro elementos) φθίσις — perecimento, envelheciτέλος — fim mento τὸ τί ἐστι — o que uma coisa é; a  $\phi\theta$ ορά — destruição essência φορά — deslocação, revolução τόδε τι — este algo; designa o indiφρονείν — pensar φρόνησις — sensatez, discernimenvíduo τροφή — alimento, nutrição to, prudência ύγρός — húmido χρῶμα — cor ΰλη — matéria χυμός — sabor ὑπ' ἑτέρου — pela acção de outro, χωριστός — separável; opõe-se a μή por algo externo χωριστός ὑποκείμενον (τό) — sujeito (o que ψοφεῖν — soar, emitir som subjaz, o substrato) ψόφησις — acto de soar/emitir som ψοφητικόν (τό) — sonoro, aquilo ὑπόληψις — suposição que é capaz de soar/emitir φαινόμενον (τό) — aquilo que apasom φαντασία — o que nos aparece (senψόφος — som tido comum); imaginação (senψυχή — alma, princípio vital tido técnico) ψυχικός — da alma, relativo a alma

# ÍNDICE

| Agradecimentos                   | 11  |
|----------------------------------|-----|
| Nota introdutória                | 13  |
| A tradução                       | 24  |
| Abreviaturas e sinalética        | 25  |
| Traduções anotadas e comentários | 26  |
|                                  |     |
| SOBRE A ALMA                     |     |
| LIVRO I                          | 29  |
| LIVRO II                         | 59  |
| LIVRO III                        | 99  |
| Glossário                        | 137 |

#### I. Coordenador

António Pedro Mesquita (Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa).

### II. Investigadores

Abel do Nascimento Pena, Doutor em Filologia Clássica, professor auxiliar do Departamento de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador do Centro de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa.

Adriana Nogueira, Doutora em Filologia Clássica, professora auxiliar do Departamento de Letras Clássicas e Modernas da Faculdade de Ciências Humanas e Sociais da Universidade do Algarve e investigadora do Centro de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa.

Ana Alexandra Alves de Sousa, Doutora em Filologia Clássica, professora auxiliar do Departamento de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigadora do Centro de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa.

Ana Maria Lóio, Mestre em Estudos Clássicos pela Universidade de Lisboa, assistente do Departamento de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa.

António Campelo Amaral, Mestre em Filosofia, assistente do Departamento de Filosofia da Faculdade de Ciências Humanas da Universidade Católica Portuguesa.

António de Castro Caeiro, Doutor em Filosofia, professor auxiliar do Departamento de Filosofia da Faculdade de Ciências Sociais e Humanas da Universidade Nova de Lisboa e investigador do Centro de Linguagem, Interpretação e Filosofia da Universidade de Coimbra.

António Manuel Martins, Doutor em Filosofia, professor catedrático do Instituto de Estudos Filosóficos da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra e director do Centro de Linguagem, Interpretação e Filosofia da Universidade de Coimbra.

António Manuel Rebelo, Doutor em Filologia Clássica, professor associado do Instituto de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra e investigador do Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra.

António Pedro Mesquita, Doutor em Filosofia, professor auxiliar do Departamento de Filosofia da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador do Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa.

Carlos Silva, licenciado em Filosofia, professor associado convidado do Departamento de Filosofia da Faculdade de Ciências Humanas da Universidade Católica Portuguesa.

Carmen Soares, Doutora em Filologia Clássica, professora associada do Instituto de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra e investigadora do Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra.

Catarina Belo, Doutorada em Filosofia, professora auxiliar do Departamento de Filosofia da Escola de Humanidades e Ciências Sociais da Universidade Americana do Cairo.

Delfim Leão, Doutor em Filologia Clássica, professor catedrático do Instituto de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra e investigador do Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra.

Fernando Rey Puente, Doutorado em Filosofia, professor do Departamento de Filosofia da Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais.

Francisco Amaral Chorão, Doutor em Filosofia, investigador do Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa.

Hiteshkumar Parmar, licenciado em Estudos Clássicos pela Universidade de Lisboa, leitor na Universidade de Edimburgo.

José Pedro Serra, Doutor em Filologia Clássica, professor auxiliar do Departamento de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador do Centro de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa.

José Segurado e Campos, Doutor em Filologia Clássica, professor catedrático jubilado do Departamento de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador do Centro de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa.

José Veríssimo Teixeira da Mata, licenciado e Mestre em Direito, assessor da Câmara Federal de Brasília.

Manuel Alexandre Júnior, Doutor em Filologia Clássica, professor catedrático jubilado do Departamento de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador do Centro de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa.

Maria de Fátima Sousa e Silva, Doutora em Filologia Clássica, professora catedrática do Instituto de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra e investigadora do Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra.

Maria do Céu Fialho, Doutora em Filologia Clássica, professora catedrática do Instituto de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra e directora do Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra.

Maria Helena Ureña Prieto, Doutora em Filosofia Clássica, professora catedrática jubilada do Departamento de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa.

Maria José Vaz Pinto, Doutora em Filosofia, professora auxiliar aposentada do Departamento de Filosofia da Faculdade de Ciências Sociais e Humanas da Universidade Nova de Lisboa e investigadora do Instituto de Filosofia da Linguagem da Universidade Nova de Lisboa.

Paulo Farmhouse Alberto, Doutor em Filologia Clássica, professor auxiliar do Departamento de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador do Centro de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa.

Pedro Falcão, Mestre em Estudos Clássicos pela Universidade de Lisboa.

Ricardo Santos, Doutor em Filosofia, investigador do Instituto de Filosofia da Linguagem da Universidade Nova de Lisboa.

Rodolfo Lopes, Mestre em Estudos Clássicos pela Universidade de Coimbra e investigador do Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra.

### III. Consultores científicos

### 1. Filosofia

José Barata-Moura, professor catedrático do Departamento de Filosofia da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa.

## 2. Filosofia Antiga

José Gabriel Trindade Santos, professor catedrático aposentado do Departamento de Filosofia da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador do Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa.

### 3. História e Sociedade Gregas

José Ribeiro Ferreira, professor catedrático do Instituto de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra e investigador do Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra.

## 4. Língua e Cultura Árabe

António Dias Farinha, professor catedrático do Departamento de História da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e director do Instituto David Lopes de Estudos Árabes e Islâmicos.

### 5. Lógica

João Branquinho, professor catedrático do Departamento de Filosofia da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador do Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa.

## 6. Biologia e História da Biologia

Carlos Almaça, professor catedrático jubilado do Departamento de Biologia da Faculdade de Ciências da Universidade de Lisboa.

### 7. Teoria Jurídico-Constitucional e Filosofia do Direito

José de Sousa e Brito, juiz jubilado do Tribunal Constitucional e professor convidado da Faculdade de Direito da Universidade Nova de Lisboa.

#### 8. Aristotelismo Tardio

Mário Santiago de Carvalho, Doutor em Filosofia, professor catedrático do Instituto de Estudos Filosóficos da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra e investigador do Centro de Linguagem, Interpretação e Filosofia da Universidade de Coimbra.

Acabou de imprimir-se em Setembro de dois mil e dez.

Edição n.º 1017631

www.incm.pt editorial.apoiocliente@incm.pt E-mail Brasil: livraria.camoes@incm.com.br

'Αλλ' ρ όμως τό γε είδεναι και τὸ έπαιειν τη τέχνη της έμπειριας ὑπάρχειν οἰόμεθα μᾶλλον, και σοφωτέρους τοὺς τεχνίτας τῶν ἐμπείρων ὑπολαμβάνομεν, ὡς κατὰ τὸ εἰδέναι μᾶλλον ἀκολουθοῦσαν τὴν σοφίαν πᾶσι τοῦτο ٩ δ' ὅτι οἱ μὲν τὴν αἰτίαν ἴσασιν οἱ δ' οὐ, οἱ μὲν γὰρ ἔμπειροι τὸ ὅτι μὲν ἴσασι, διότι δ' οὐκ ἴσασιν οἱ δὲ τὸ διότι καὶ τὴν αἰτίαν γνωρίζουσιν διὸ καὶ τοὺς ἀρχιτέκτονας περὶ ἕκαστον τιμιωτέρους καὶ μᾶλλον εἰδέναι νομίζομεν τῶν χειροτεχνῶν καὶ σοφωτέρους, ὅτι τὰς αἰτίας τῶν ποιουμένων ἴσασιν οἱ δ' ὥσπερ καὶ τῶν ἀψύχων ἔνια ποιεῖ μέν, οὐκ εἰδότα δὲ ποιεῖ, οἶον καίει τῷ Βρλ ςὰ ςῷς ἀς ἀψύχων ἔνια ποιεῖ μέν, οὐκ εἰδότα δὲ ποιεῖ, οἴον καίει τῷ Βρλ ςὰ ςῷς ὑν ἀψύχων ἔνια ποιεῖ μέν, οὐκ εἰδότα δὲ ποιεῖ, τοὺς δὲ χειροτέχνας δι' ἔθος, ὡς οὐ κατὰ τὸ πρακτικοὺς εἶναι σοφωτέρους ὄντας ἀλλὰ κατὰ τῷς Καὶ τὸ δύνασθαι διδάσκειν ἐστίν, καὶ διὰ τοῦτο τὴν

